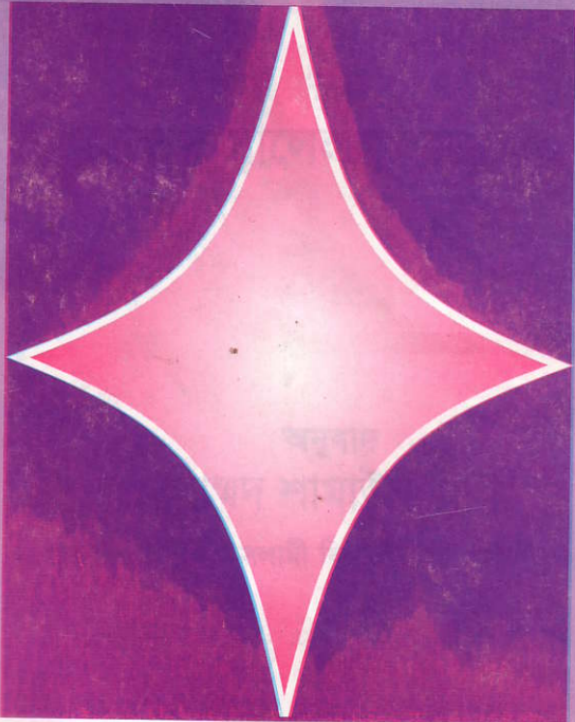


# ଆମାରୀ ଦୁର୍ଲଭ



ଶୁରାଷ୍ଟ୍ରାଦ ପ୍ରାଲିହ ଆଲ-ଶୁନଜ୍ଜିଦ

ଅନୁଵାଦ

ଶୁରାଷ୍ଟ୍ରାଦ ଶାମାଉନ ଆଲୀ

## ইমানী দুর্বলতা

মূল

মুহাম্মদ সালেহ আল-মুনজিদ

অনুবাদ

মুহাম্মদ শামাউন আলী

লিসাস, মদীনা ইসলামী বিশ্ববিদ্যালয়, সৌদী আরব

আল-ফুরকান প্রকাশনী

ইমানী দুর্বলতা

মূল :

মুহাম্মদ সালেহ আল-মনজিদ

অনুবাদ :

মুহাম্মদ শামাউল আলী

প্রকাশনায় :

আল-ফুরকান প্রকাশনী

৪৯১, ওয়্যারলেস রেলগেট

বড় মগবাজার, ঢাকা।

ফোন : ৯৮৩৪১৮২

মোবাইল : ০১১-৮২৮৫৩১

প্রকাশ কাল :

আষাঢ়, ১৪১১ সাল

জ্মানিউল আওয়াল, ১৪২৫ হিজরী

জুলাই, ২০০৪ খ্রীষ্টাব্দ

প্রচন্দ :

দিদারগ়ল আলম দিদার

নির্ধারিত মূলা : ২০.০০ টাকা মাত্র

কম্পোজ ও মুদ্রণ :

নাদীল কম্পিউটার এণ্ড প্রিন্টার্স

---

IMANI DURBALOTA by Muhammad Saleh Al-Munjid, Translated by Muhammad Shamaun Ali, Published by Al-Furqan Prokashoni, 491, Wireless Railgate, Bara Moghbazar, Dhaka, Bangladesh. Tel. 9334182, 1st Edition: July 2004. Fixed Price : TK. 20.00 only.

ظاهرة ضعف الإيمان

الأعراض . الأسباب . العلاج

التأليف : محمد صالح المنجد

الترجمة باللغة البنغالية : محمد شمعون على  
متخرج من الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة

الناشر : الفرقان للطباعة والترجمة والنشر  
৪৯১, ব্রাম্বাজার, ঢাকা, বাংলাদেশ

تلفون : ২-৯৩৩৪১৮২ . . ৮৮-০২

القيمة : ২০ টাকা فقط

الطبعة الأولى : حمادي الأولى , ১৪২৫  
بوليো , ২০০৪ ম

## ভূমিকা

সমস্ত প্রশংসাই একমাত্র আল্লাহর জন্য। আমরা তাঁর প্রশংসা করছি, তাঁরই কাছে সাহায্য চাচ্ছি এবং তাঁর নিকট ক্ষমা প্রার্গনা করছি। আমরা আল্লাহর নিকট আমাদের আত্মার কুম্ভণা এবং আমাদের খারাপ আমল হতে আশ্রয় চাচ্ছি। আল্লাহতায়াল্লা যাকে হেদায়াত দান করেন, তাকে কেউ পথভুট্ট করতে পারে না। আর তিনি যাকে পথভুট্ট করেন, তাকে কেউ পথ দেখাতে পারে না। আমি সাক্ষা দিচ্ছি যে, আল্লাহ ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই। তিনি একক এবং তাঁর কোনো শরিক নেই। আমি আরও সাক্ষা দিচ্ছি যে, মুহাম্মাদ (সা.) হচ্ছে তাঁর বাল্দাহ ও বাসুন্ধা।

“হে ঈমানদারগণ! তোমরা আল্লাহকে ভয় কর, যেমন তাঁকে ভয় করা উচিত এবং তোমরা মুসলমান না হয়ে মৃত্যুবরণ করবন।” (সূরা আলে ইমরান ৪: ১০২)

“হে মানব দম্পত্তিয়া! তোমরা তোমাদের পালনকর্তাকে ভয় কর, যিনি তোমাদেরকে এক ব্যক্তি থেকে সৃষ্টি করেছেন, যিনি তাঁর থেকে তাঁর সঙ্গনীকে সৃষ্টি করেছেন, আর বিস্তার করেছেন তাদের দু'জন থেকে অগণিত পুরুষ ও মারী। আর আল্লাহকে ভয় কর, যার নামে তোমরা একে অপরের নিকট যাঁক্ষণ করে থাক এবং আত্মীয় জ্ঞাতীদের ব্যাপারে সতর্কতা অবলম্বন কর। নিচ্য আল্লাহ তোমাদের ব্যাপারে সচেতন রয়েছেন।” (সূরা আননিসা ৪: ১)

“হে মুমিনগণ! আল্লাহকে ভয় কর এবং সঠিক কথা বল। তিনি তোমাদের আমল-আচরণ সংশোধন করবেন এবং তোমাদের পাপসমূহ ক্ষমা করবেন। যে কেউ আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্য করে, সে অবশ্যই মহা সাফল্য অর্জন করবে।” (সূরা আল-আহমার ৪: ৭০-৭১)

ঈমানের দুর্বলতা আজ মুসলমানদের মাঝে ব্যাপকভাবে ছড়িয়ে পড়েছে। অনেকেই নিজের অন্তর্করণের কাঠিন্যাতাৰ কথা সীকার করে। তাদের বক্তব্য এরূপ ৪ 'আমি নিজের মনের কাঠিন্যাতা অন্তর্ভুক্ত কৰি', 'ইবাদত করে মজা পাই না', 'আমি অব্যুত্ত কৰি যে, আমার ঈমানের জোর নেই', 'কুরআন গড়ে প্রভাবিত হই না', 'সহজেই গুনাহৰ কাজ সিদ্ধ হাতে পড়ি'। অনেকের উপর এই ব্যাধিৰ

କିମ୍ବା ଶ୍ପଷ୍ଟଭାବେ ଲମ୍ବ କରା ଯାଏ । ଏହି ବ୍ୟାଧିର ସବୁ ବିଶ୍ଵଦେଶ ମୂଳ ଏବଂ ସବୁ ଦ୍ୱାତ୍ରିତ କାରଣ ।

ଅନ୍ତଃକ୍ରମେର ବିଷୟଟି ଖୁବି ଶ୍ପର୍ଶକାତର ଏବଂ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅନ୍ତଃକ୍ରମକେ ଆବଶ୍ୟକ କାଲୁବ (ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ) ବଲା ହେଁବେ ଏକାରଣେଇ ଯେ, ତା ଦ୍ୱାତ୍ର ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ । ନଦୀ କରୀମ ସାହ୍ରାହ ଆଲାଇହି ଓୟାସାହ୍ରାମ ବଲେନ ହେଁବେ ।

**إِنَّمَا سُمِّيَ الْقَلْبُ مِنْ تَقْلِبٍ، إِنَّمَا مِثْلُ الْقَلْبِ كَمَثْلٍ  
رِيشَةٌ مُعَلَّقةٌ فِي أَصْلِ شَجَرَةٍ يُقْلِبُهَا الرِّيحُ فَلَمَّا رَا لِبْطُونَ**

(رواه أبُو حمْدٍ ٤٠٨/٤ و هو في صحيح الجامع (٢٣٦٥)

‘ଅନ୍ତଃକ୍ରମକେ କାଲୁବ ବଲା ହେଁବେ ବେଳୀ ବେଶୀ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବାର କାରଣେ । ଅନ୍ତଃକ୍ରମେର ଉଦାହରଣ ହଲୋ ଏକଟି ପାଖିର ପାଲକେର ମତୋ ଯା ଗାଛେର ଡାଳେ ଝୁଲାନେ ଆହେ, ବାତାମେ ସେଟିକେ ଏଦିକ ସେଦିକ ସୁରାଙ୍ଗେ ।’ (ଆହମାଦ ୪/୪୦୮; ସହିତ ଆଲ-ଜାମେ ୨୩୬୫)

ଅପର ବର୍ଣନାୟ ଏସେହେ ଅନ୍ତଃକ୍ରମଗେର ଉଦାହରଣ ହଲୋ ପାଖିର ଏକଟି ପାଲକେର ମତୋ ଯା ମରଭ୍ତ୍ୱମିତେ ପଡ଼େ ରଯେହେ । ବାତାମେ ସେଟିକେ ଉଲଟ-ପାଲଟ କରଛେ । (ଇବନେ ଆବି ଆନେମ, କିତାବୁସ୍ ସୁନ୍ନାହ, ନମ୍ବର ୨୨୭, ଏର ସନଦ ସହିତ । ଜିଲାଲୁଲ ଜାନ୍ମାତ ଫୀ-ତାଖରୀଜିସ ସୁନ୍ନାହ, ଆଲବାନୀ ୧/୧୦୨)

ଏହି ଖୁବି ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଯେମନଟି ନବୀ କରୀମ ସାହ୍ରାହ ଆଲାଇହି ଓୟାସାହ୍ରାମ ଚିତ୍ରିତ କରେଛେନ ତାଁର ଏ ବାଣୀତେ ।

**لَقْبٌ إِبْنِ ادْمَ أَسْرَعُ تُقْلِبًا مِنَ الْقَدْرِ إِذَا اسْتَجْمَعَتْ**

**غَلِيَاتًا** - (ظଲାଲ ଜନ୍ମା ୧/୧୦୨)

‘ଆଦମ ସନ୍ତାନେର ଅନ୍ତଃକ୍ରମ ଫୁଟ୍‌ସ୍ଟ ପାତିଲେର ଚେଯେଓ ଦ୍ୱାତ୍ର ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ।’ (ଜିଲାଲୁଲ ଜାନ୍ମାତ ଫୀ-ତାଖରୀଜିସ ସୁନ୍ନାହ, ଆଲବାନୀ ୧/୧୦୨) ଅପର ବର୍ଣନାୟ ଏସେହେ ହେଁବେ “ଫୁଟ୍‌ସ୍ଟ ପାତିଲେର ଚେଯେଓ ଦ୍ୱାତ୍ର ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ।” (ଆହମାଦ ୬/୪)

ମହାନ ଆଲାହ ତାନ୍ତଃକ୍ରମକେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରେନ । ହ୍ୟବାତ ଆଦୁଲାହ ଇବନେ ଆମର ଇଲମୁଲ ଆସ (ରା.) ହତେ ବର୍ଣିତ ହେଁବେ । ତିନି ରାମୁଲ ସାହ୍ରାହ ଆଲାଇହି ଓୟାସାହ୍ରାମକେ ଏକଥା ବଲାତେ ତମେଜେନ ହେଁବେ । “ସମନ୍ତ ଆଦମ ସନ୍ତାନେର ଅନ୍ତଃକ୍ରମ ମହାନ

প্রভুর দুই আঙুলের মাঝে একটি অন্তঃকরণের মতো হয়ে রয়েছে। তিনি একে যেভাবে ইচ্ছা পরিবর্তন করেন। অতপর রাসূল সাল্লাহুর্রাহ আলাইহি ওয়াসল্লাম বলেন : “হে অন্তঃকরণকে পরিবর্তনকারী। আপনি আমাদের অন্তঃকরণকে আপনার আনুগত্যের পানে ফিবিয়ে দিন।” (মুসলিম, হাদীস নম্বর ২৬৫৪) “আল্লাহ মানুষ ও তার অন্তঃকরণের মাঝে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়ান।” কিয়ামতের দিন কেহ মুক্তি পাবেনা একমাত্র “যে অনুগত অন্তঃকরণ নিয়ে উপস্থিত হবে সে ব্যাপীতি।” আর খংস হবে “যাদের অন্তঃকরণ আল্লাহর শ্রবণের ব্যাপারে কঠিন।” জান্নাতের অঙ্গীকার করা হয়েছে “যে মহান প্রভুকে ডয় করেছে গঘবের ব্যাপারে এবং অনুগত বাধ্য অন্তঃকরণ নিয়ে আসবে।” একজন মুমিনকে অবশ্যই তার অন্তরকে ভালোভাবে পরীক্ষা করে দেখতে হবে, সম্ভাব্য ব্যাধি সম্পর্কে জানতে হবে এবং রোগের কারণ বুঝে দ্রুত চিকিৎসার ব্যবস্থা করতে হবে যেন এতে কালা দাগ না পড়ে এবং খংস হয়ে না যায়। বিষয়টি খুবই গুরুত্বপূর্ণ এবং বিপজ্জনক। মহান আল্লাহ আমাদেরকে কঠিন, নক্ষ, অঙ্গ, রোগাক্ষণ এবং মোহর মাঝে অন্তঃকরণ সম্পর্কে সর্তক করেছেন।

আমরা প্রবত্তী আলোচনায় ঈমানের দুর্বলতার কারণসমূহ চিহ্নিত করে এবং চিকিৎসার ব্যাপারে আলোচনা করবো। আমি মহান আল্লাহর দ্বিবাবে দু'আ করি, তিনি যেন এ কর্মের দ্বারা আমাকে এবং আমার ভাইদেরকে উপকৃত করেন এবং এর উত্তম ফল দান করবেন। তিনি যেন আমাদের অন্তঃকরণকে নরম করে দেন এবং সঠিক হেনায়েতের পথ দেখান। তিনিই উত্তম অভিভাবক এবং উৎকৃষ্ট আশ্রয়স্থল।

## সূচিপত্র

|                                                             |       |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| প্রথম অধ্যায় : দুর্বল ঈমানের বহিঃপ্রকাশ                    | ৯-২০  |
| ১। পাপে নিমজ্জিত হওয়া এবং হারাম কাজ করা                    | ৯     |
| ২। অন্তঃকরণে কাঠিন্যাতা অনুভব করা                           | ৯     |
| ৩। ভালোভাবে ইবাদত না করা                                    | ১০    |
| ৪। আনুগত্য ও ইবাদতে শৈথিল্যাতা ও অলসতা প্রদর্শন করা         | ১০    |
| ৫। মেজাজের ভারসাম্যাহীনতা এবং বক্ষের অপ্রশংস্ততা            | ১১    |
| ৬। কুরআনের আয়াত দারা প্রভাবিত না হওয়া                     | ১১    |
| ৭। আচ্ছাহুর শ্রবণ ও তার প্রার্থনার ব্যাপারে গাফিল থাকা      | ১১    |
| ৮। কোনো হারাম কাজ সংঘটিত হতে দেখলেও ক্রোধের সংগ্রহ না হওয়া | ১১    |
| ৯। নিজেকে প্রকাশ করতে ভালোবাসা                              | ১২    |
| ১০। কৃপণতা                                                  | ১৪    |
| ১১। কথা ও কাজে গরমিল                                        | ১৫    |
| ১২। মুসলমান ভাইয়ের বিপদ দেখলে খুশি হওয়া                   | ১৫    |
| ১৩। শুধুমাত্র কাজটি অপছন্দনীয় কিনা দেখা                    | ১৫    |
| ১৪। ভাল কাজকে তৃচ্ছজান করা নেকীর কাজকে শুরুত্ব না দেয়া     | ১৬    |
| ১৫। মুসলমানদের সমস্যার ব্যাপারে শুরুত্ব না দেয়া            | ১৭    |
| ১৬। ভাত্তের বক্স ছিন্ন করা                                  | ১৮    |
| ১৭। দীনের কাজে দায়িত্বানুভূতি না থাকা                      | ১৮    |
| ১৮। বিপদাপদে ভীত সন্তুষ্ট হওয়া                             | ১৯    |
| ১৯। অনর্থক বাগড়া-বিবাদ বা তর্ক-বিতর্ক করা                  | ১৯    |
| ২০। দুনিয়ার প্রতি আকর্ষণ ও এর প্রতি ঝুকে পড়া              | ১৯    |
| ২১। জনশ্রুতিকে বর্ণনার জন্য প্রহণ করা                       | ২০    |
| ২২। নিজেকে নিয়ে বেশী ব্যক্ত থাকা                           | ২০    |
| দ্বিতীয় অধ্যায় : ঈমানের দুর্বলতার কারণ                    | ২১-২৮ |
| ১। ঈমানী পরিবেশ থেকে দীর্ঘদিন দূরে থাকা                     | ২১    |
| ২। সৎ ও অনুকরণযোগ্য ব্যক্তিত্ব থেকে দূরে থাকা               | ২২    |

|                                                                                                |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ৩ । শরীয়তী জ্ঞান ও ঈমানী বইপত্র থেকে দূরে থাকা                                                | ২২        |
| ৪ । গুনাহগারের মাঝে অবস্থান করা                                                                | ২৩        |
| ৫ । দুনিয়ার মোহে মগ্ন হওয়া                                                                   | ২৪        |
| ৬ । ধন-সম্পদ, স্তু ও ছেলেমেয়েদের নিয়ে মেতে থাকা                                              | ২৫        |
| ৭ । উচ্চাকাঞ্জকা বা আকাঞ্জকা বিলাস                                                             | ২৭        |
| ৮ । অন্তরের কাঠিন্যতা, বেশী খাওয়া, বেশী ঘুমানো, অত্যধিক রাত্রি জাগরণ এবং অনর্থক কথাবার্তা বলা | ২৮        |
| <b>তৃতীয় অধ্যায় : দুর্বল ঈমানের চিকিৎসা ২৯-৬৩</b>                                            | <b>২৯</b> |
| ১ । কুরআন মজীদ নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করা                                                         | ৩১        |
| ২ । মহাপরাক্রমশালী আল্লাহর বড়ত অনুভব করা                                                      | ৩৬        |
| ৩ । শরীয়তের জ্ঞান অর্জন                                                                       | ৪০        |
| ৪ । নিয়মিত ইসলামী আলোচনা সভায় উপস্থিত হওয়া                                                  | ৪০        |
| ৫ । বেশী বেশী নেক আমল করা                                                                      | ৪২        |
| ৬ । বিভিন্ন ধরনের ইবাদতে আত্মনিয়োগ                                                            | ৪৯        |
| ৭ । খারাপ পরিণতির আশঙ্কা করা                                                                   | ৫০        |
| ৮ । বেশী বেশী মৃত্যুকে শরণ                                                                     | ৫২        |
| ৯ । পরকালের মনজিলের কথা শরণ করা                                                                | ৫৫        |
| ১০ । প্রাকৃতিক কোনো । ছু দেখলে পরকালের চিন্তা করা                                              | ৫৬        |
| ১১ । সর্বদা আল্লাহর শরণ বা যিকির                                                               | ৫৭        |
| ১২ । মুনাজাত বা একান্তভাবে আল্লাহকে ডাকা                                                       | ৫৯        |
| ১৩ । কামনা-বাসনা কর করা                                                                        | ৬০        |
| ১৪ । দুনিয়াকে নগণ্য মনে করতে হবে                                                              | ৬০        |
| ১৫ । আল্লাহর নির্দেশ সমূহের প্রতি সম্মান ও শ্রদ্ধা দেখাতে হবে                                  | ৬১        |
| ১৬ । মুসলিমের সাথে সম্পর্ক গড়া এবং কাফিরের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করা                              | ৬২        |
| ১৭ । বিনয়ী হওয়া, দুনিয়ার চাকচিক্য পরিভ্যাগ করা                                              | ৬২        |
| ১৮ । অন্তরের করণীয়                                                                            | ৬২        |
| ১৯ । আত্মসমালোচনা করা                                                                          | ৬২        |
| ২০ । মহান আল্লাহর নিকট সর্বদা দু'আ করা                                                         | ৬৩        |

## প্রথম অধ্যায়

### দুর্বল ঈমানের বহিঃপ্রকাশ

দুর্বল ঈমানের বহিঃপ্রকাশ বিভিন্নভাবে ঘটতে পারে। যেমন :

১। পাপে নিমজ্জিত হওয়া এবং হারাম কাজ করা : অনেক পাপী পাপ করে এবং এর উপরে অটল থাকে। কেউ কেউ আবার অনেক ধরনের পাপ করে থাকে। বেশী বেশী পাপে নিমজ্জিত হলে তা অভ্যাসে পরিণত হয়ে যায়। অমাত্মে পাপ কাজ করতে তালো লাগে। যেমন হাদীসে উল্লেখ রয়েছে :

كُلُّ أُمَّتٍ مُّعَاقَىٰ إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ الْمُجَاهِرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلًا ثُمَّ يُصْبِحُ وَقْدٌ سَرَرَهُ اللَّهُ فِي قُولٍ: يَا فُلَانُ عَمِلْتُ الْبَارَحَةَ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتَرِهِ رَبُّهُ وَيَصْبِحُ وَيَكْشِفُ سَرَرَهُ اللَّهُ عَنْهُ۔

“আমার সমস্ত উদ্দতকে ক্ষমা করা হবে একমাত্র প্রকাশকারী ব্যতীত। প্রকাশকারী হলো সেই ব্যক্তি যে রাত্রে পাপ করার পরে আল্লাহ তা গোপন রেখেছেন। কিন্তু সে সকালে বলে, হে উমুক ব্যক্তি, আমি আজকে রাত্রে এই কাজ করেছি, এই কাজ করেছি। সে রাত্রে যখন ঘুমায় আল্লাহ তার পাপকে ঢেকে রাখেন। অথচ সকালে সে তা লোকদের সম্মুখে প্রকাশ করে দেয়।” (বুখারী, ফতহুল বারী ১০/৪৮৬)

২। অন্তঃকরণে কাঠিন্যাতা অনুভব করা : মানুষ তার অন্তরে কাঠিন্যাতা অনুভব করে। মনে হয় যেন এটি এক কঠিন পাথরে রূপান্তরিত হয়েছে। কোন কিছুই এর উপর ত্রিয়া করছে না। মহান আল্লাহ বলেন :

ثُمَّ قَسَّتْ قُلُوبُكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً۔ (البقرة : ٧٤)

“অন্তঃপর তোমাদের অন্তর এই ঘটনার পর কঠিন হয়ে যায়, এটি যেন পাথরের

মতো শক্ত হয়ে গেছে অথবা তার চেয়েও কঠিন।” (সূরা বাকারা ৪: ৭৪)

যার অন্তর কঠিন হয়ে যায় তাকে মৃত্যুর কথা স্মরণ করার উপদেশ দিলে বা কোনো মৃত্যুর ঘটনা দেখলে কিংবা জানায় দেখলেও সে প্রভাবিত হয়ন। সে নিজেই জানায় বহন করলো এবং লাশ করবাট করলো কিন্তু তার করবের ভিতর দিয়ে গমনাগমন যেন পাথরের ভিতর দিয়ে গমনাগমনের মতো, কোনো প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি হয় না।

৩। ভালোভাবে ইবাদত না করা ৪ যেমন নামায়ের সময়, কুরআন তেলাওয়াতের সময়, দু'আর সময় একাগ্রতা না থাকা। দু'আ করার সময় এর অর্থের দিকে খেয়াল না করা, মনে হয় যেন এমনিতেই মুখস্থ আওড়িয়ে যাচ্ছে। যদিও সে এই দোয়া নির্দিষ্ট সময়ে সুন্নতি তরীকায় পাঠ করে থাকে। “মহান আল্লাহ গাফেল ও উদাসীন ব্যক্তির দু'আ করুন করেন না।” (তিরমিয়ী ৩৪: ৭৯; সিলসিলা সহীহ ৫৯৪)

৪। আনুগত্য ও ইবাদতে শৈথিল্যতা ও অলসতা প্রদর্শন করা ৫ সঠিক সময়ে ইবাদত করে না। আর যদি ইবাদত করে, তবে তাতে প্রাণ থাকে না। মহান প্রভু মুনাফেকদের সম্পর্কে বলেন :

“وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَىٰ يُرَاءُونَ النَّاسَ” ॥

“বস্তুত তারা যখন নামাযে দাঁড়ায় তখন দাঁড়ায় একান্ত শিথিলভাবে শোক দেখানোর জন্য।” (সূরা নিসা ৪: ১৪২)

ইবাদতের সময় পার হয়ে গেলে তার জন্য মনে কোন কষ্ট অনুভব হয়ন। ইজ্জু আদায় করে না। জামায়াতে নামায আদায় করে না, অতঃপর জুমআর নামাযেও দেরী করে। নবী করীম (সা.) বলেন ৬ “যে সম্প্রদায় জামায়াতের প্রথম কাতারে উপস্থিত হতে সবসময় দেরী করতে থাকবে শেষ অবধি, আল্লাহ তাদেরকে জাহান্নামের আগনে নিষেধ করবেন।” (আবু দাউদ ৬৭৯; সহীহত ভারগীর ৫১০)

তেমনিভাবে ফরজ নামায না পড়েই ঘুমিয়ে গেলেও মনে কষ্ট অনুভব করে না বা সুন্নাতে মুয়াকাদা বা ফরজে কেফায়া ছুটে গেলে ইচ্ছাকৃতভাবেই আদায় করে না। এমনকি ঈদের জামায়াতেও উপস্থিত হয় না। জানায়ার নামায পড়তে চায় না। প্রকৃতিপক্ষে সে নেকৌর কাজ করতে অঞ্চলীয় নয়, সে হলো আল্লাহ তায়ালার এ বাণীর সম্পূর্ণ বিপরীত, “তারা সৎকর্মে ঝাপিয়ে পড়তো, তারা আশা ও ভীতি সহকারে আমাকে ডাকতো এবং তারা ছিল আমার কাছে বিনীত।” (সূরা আলিয়া ১: ১০)

ইবাদতের ফেরে অলসতা করার বহিপ্রকাশ হলো রাতে তাহাজুন না পড়া, সুন্নাত আদায়ে অনীহা, মসজিদের দিকে তাড়াতাড়ি না যাওয়া ইত্যাদি।

৫। মেজাজের ভারসাম্যহীনতা এবং বক্ষের অপ্রশস্ততা : মনে হয় যেন তার বুকে জগন্নত পাথর চেপে আছে। সামান্যতেই উত্তেজিত হয়ে পড়ে, করণে সাথেই সুসম্পর্ক রাখেনা। অথচ নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ঈমানের কথা এভাবে বলেছেন, “ধৈর্য শরণ করা এবং ক্ষমা করাই হলো ঈমান।” (সিলসিলা সহীহা ৫৫৪, ২/৮৬)

তিনি মুসিনের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করেছেন এভাবে, “সে নিজে আকৃষ্ট হবে, অনাকে আকৃষ্ট করবে সেই ব্যক্তির মধ্যে কোনো কল্পাণ নেই যে, নিজে আকষ্ট হয়না এবং যার দিকে অন্য কেউ আকৃষ্ট হয় না।” (সিলসিলা সহীহা ৪২৭)

৬। কুরআনের আয়াত দ্বারা প্রভাবিত না হওয়া : পবিত্র কুরআনের ওয়াদা বা এর শাস্তি অথবা এর নির্দেশ বা নিষেধ কিয়া কিয়ামতের চিত্রের কথা জেনেও মনে কোন প্রতিক্রিয়া হয় না। দুর্বল ঈমানের লোক কুরআন শুনতে আগ্রহী হয়না। কোথাও কুরআন শুনলে বা পড়লে তার মন চায় যেন তা তাড়াতাড়ি বন্ধ করা হয়।

৭। আল্লাহ তা'আলার শরণ এবং তাঁর নিকট প্রার্থনার ব্যাপারে গাফিল থাকাঃ আল্লাহর যিকির করতে কঠিন মনে হওয়া এবং যখন দু'আ করতে হাত উঠায় তখন দ্রুত হাত গুটিয়ে ফেলে। আল্লাহ তা'য়ালা মুনাফেকদের অবস্থা বর্ণনা করে বলেন :

«وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلْبًا». (النساء : ১৪২)

“আর তারা আল্লাহকে অল্পই শরণ করে।” (সূরা নিসা : ১৪২)

৮। কোনো হারাম কাজ সংঘটিত হতে দেখলেও ক্রোধের সংঘাত না হওয়া : কেননা প্রত্যোকের অন্তরেই এ গাইকুত বা বোধ থাকা বাস্তুনীয় যে, আল্লাহ ও রাসূল কর্তৃক নিষিদ্ধ ঘোষিত কোনো কিছু কাউকে করতে দেখলে মনে যদি ক্রোধের সংঘাত না হয়, তাহলে তার দুর্বল ঈমান প্রকাশ পায়। যে রোগাক্রান্ত অন্তরের কথা নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তার সহীহ হাদীসে এভাবে উল্লেখ করেছেন : “মানুষের অন্তরে ফির্না দানা বাধে। যেমন চাটাই

একটি একটি করে পাতা দিয়ে গাথা হয়ে থাকে। সুতরাং যে অন্তরে এগুলি গ্রহণ করবে তার অন্তর্করণের ওপর একটি করে কালো দাগ পড়তে থাকে। অবস্থা এমন হয় যে, তা আন্তে আন্তে হাড়ির কালির মতো অরুকার হয়ে যায়। এ অন্তর ভালোকে ভালো বলে চিনে না এবং মন্দকে মন্দ বলে গণ্য করেন। সে মনে যা চায় তাই করে।” (মুসলিম, হাদীস নম্বর ১৪৪)

৯। নিজেকে প্রকাশ করতে ভালোবাসা : এটা বিভিন্নভাবে হতে পারে। যেমন-নেতৃত্বের আকাঙ্ক্ষা এবং দায়িত্বের বিপজ্জনকতার কথার প্রতি গুরুত্ব না দেয়া। অথচ এ ব্যাপারে রাসূল সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সতর্ক করে বলেছেন :

إِنْكُمْ سَتَحْرُصُونَ عَلَى الْإِمَارَةِ وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ، خَيْرُكُمْ الْمُرْضِعُهُ وَبَيْسُ الْفَاطِمَهُ - (رواه البخاري

(৬৭২৯) رقم

‘নিশ্চয় তোমরা নেতৃত্বের ব্যাপারে আগ্রহী। অথচ, কিয়ামতের দিন তোমাদের জন্য তা অপমান ও লাঞ্ছনার কারণ হবে। এর প্রথম দিকতো খুবই সুখকর। কিন্তু শেষ পরিণতি খুবই ভয়ঙ্কর।’ (বুখারী, হাদীস নম্বর ৬৭২৯)

অর্থাৎ ক্ষমতায় থাক্কাকালীন টাক্কা-পয়সা, ধন-সম্পদ, প্রতাপ-প্রতিপত্তি সবই থাকে। কিন্তু ক্ষমতা চলে গেলে এ দুনিয়াতে ঘেঁঠার, বিচার এমনকি মৃত্যুদণ্ড ইওয়ার সম্ভাবনাও থাকে। আর পরকালের শান্তি তো রয়েছেই।

অন্য হাদীসে নবী করীম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেন :

إِنْ شَيْئُتُمْ أَنْبِتُكُمْ عَنِ الْإِمَارَةِ وَمَا هِيَ، أُولَئِيَا مَلَامَةً وَثَانِيُّهَا نَدَامَةٌ، وَثَالِثُهَا عَذَابٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا مَنْ عَدَلَ - (رواه الطبراني في الكبير ১৮/৭২)

“তোমরা চাইলে আমি তোমাদেরকে ক্ষমতা বা নেতৃত্ব সম্পর্কে বলতে পারি। তা হলো-এর প্রথম ভাগ হলো ভর্দসনা লাভ। দ্বিতীয়ত হলো অপমানিত ও লাঞ্ছিত ইওয়া এবং তৃতীয়ত হলো কিয়ামতের দিন শান্তি ভোগ করা। একমাত্র যে ব্যক্তি ইনসাফ করলো সে ব্যতীত।” (তবরানী ফীল কায়ির ১৮/৭২, সহাহ আল-জামে ১৪২০)

যদি দায়িত্ব পালন করা খুবই জরুরী হয়ে পড়ে এবং তার চেয়ে অন্য কাউকে ভালো না পাওয়া যায় তাহলে একেতে দায়িত্ব পালন করতে কোনো বাধা নেই। যেমন হ্যরত ইউসুফ (আ.) দায়িত্ব পালন করেছিলেন। কিন্তু অনেক ক্ষেত্রেই দেখা যায় নেতৃত্বে আগ্রহী হয়ে নিজের ভালো পদের কারণে মানুষ দায়িত্ব গ্রহণে ছুটে যায় এবং প্রকৃত হকদারদের অধিকার বিনষ্ট করে। সভা-সমাবেশ করতে আগ্রহী হওয়া এবং অন্যদেরকে নিজের কথা শুনতে বাধ্য করা যে সম্পর্কে নবী কর্ম সাহারাহ আলাইহি ওয়াসাহাম সর্তর্ক করেছেন। লোকজন যেন তার সম্মান দেয় এটা পছন্দ করা। নবী কর্ম সাহারাহ আলাইহি ওয়াসাহাম বলেছেন : “যে ব্যক্তি নিজের সম্মানার্থে আরাহত বান্দারা দাঁড়াক এটা পছন্দ করল সে জাহানামে নিজের জন্য ঘর তৈরী করল।” (আদাবুল মুকুরাদ ১৭৭; সিলসিলা সহীহা ৩৫৭)

মুঘাবিয়া একবার ইবনে খুবাইর এবং ইবনে আমেরের নিকট প্রবেশ করেন। ইবনে আমের উচ্চে দাঁড়ান এবং ইবনে খুবাইর বসে থাকেন। তখন মুঘাবিয়া ইবনে আমেরকে লক্ষ্য করে বলেন, তুমি বস। আমি নবী কর্ম সাহারাহ আলাইহি ওয়াসাহামকে বলতে শুনেছি, তিনি বলেছেন :

“مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُمَثَّلَ لَهُ عِبَادُ اللَّهِ قِيَامًا فَلِيَتَبْوَأْ بِيْتًا مِنَ التَّارِ” - (السلسلة الصحيحة ৩০৭)

“যে ব্যক্তি তার সম্মানার্থে লোকজন দাঁড়াক এটা পছন্দ করে, সে যেন নিজের ঠিকানা জাহানামে করে নেয়।” (সিলসিলা সহীহা ৩৫৭)

এধরনের লোকদের মাঝে ক্রোধ পরিলক্ষিত হয় যখন সুন্নাত মোতাবেক আমল করা হয়। কোথাও এরা প্রবেশ করলে, তথায় লোকজন না দাঁড়ালে অসন্তুষ্ট হয় এবং রাসূলের (সা.) নিমেধ থাকা সত্ত্বেও লোকজনকে দাঁড়াতে বাধ্য করে। রাসূল সাহারাহ আলাইহি ওয়াসাহাম বলেছেন :

“مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُمَثَّلَ لَهُ الرِّجَالُ قِيَامًا فَلِيَتَبْوَأْ مَقْعِدًا مِنَ التَّارِ” - (رواد أبو داود رقم ২২২)

কেউ যেন নিজের জন্য অন্য কাউকে দাঁড় করিয়ে না বসায় অতঃপর নিজে বলে।” (আন্দাজিল ইজিস মধ্য ১১১১১)

১০। কৃপণতা : মহান আল্লাহ আনসারদের প্রশংসা করে বলেন :

وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ۔ (الحشر : ১৯)  
“এবং নিজেরা অভাবগ্রস্ত হলেও তাদেরকে অধাধিকার দান করে।” (সূরা আল-হাশর : ১৯)

এবং তিনি একথাও বর্ণনা করেছেন যে, সেই প্রকৃত কল্যাণ প্রাপ্ত যে কৃপণতা থেকে মুক্ত হতে পেরেছে। একথা নিশ্চিত যে, দুর্বল ঈমানের কারণে কৃপণতা সৃষ্টি হয়। নবী কর্ম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেন :

لَا يَجْتَمِعُ الشُّرُّ وَالْإِيمَانُ فِي قَلْبٍ عَبْدٍ أَبْدًا۔ (المجتبى)  
(١٢/٦ ، وهو في صحيح الجامع ٢٦٧٨)

“কম্বিনকালেও কোন বাদ্দাহ্র অঙ্গের কৃপণতা ও ঈমান একত্রে হতে পারে না।”  
(আলমুজতবা ৬/১৩ ; সহীহ আল-জামে ২৬৭৮)

কৃপণতা খুবই বিপজ্জনক এবং আঘাত উপর এর বিরূপ প্রতিক্রিয়া পড়ে। নবী কর্ম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন : “তোমরা কৃপণতা থেকে সাধান হও। কেননা তোমাদের পূর্ববর্তী লোকেরা কৃপণতার কারণে ধ্বংস হয়ে গেছে। কৃপণতার কারণে সম্পর্কজ্ঞেদ করেছে এবং এর জন্য পাপ কাজ করেছে।” (আবু দাউদ ২/৩২৪; সহীহ আল-জামে নম্বর ২৬৭৮)

কৃপণ বাক্তি কখনও কারো দুঃখে হাত বাড়িয়ে এগিয়ে আসতে পারে না, তার অপর মুসলমান ভাইয়ের জন্য আর্থিক সাহায্য করতে এগিয়ে আসেনা, দুঃখী-গরীবের কষ্ট লাঘবে মন গলে না। মহান আল্লাহ তাদের ব্যাপারে বলেন :

هَأَنْتُمْ هُؤُلَاءِ تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنْكُمْ  
مَنْ يَبْخَلُ وَمَنْ يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ طَوْالَ اللَّهِ  
الْفَتِيْ وَأَنْتُمُ الْفُقَارَاءُ وَإِنْ تَتَوَلُوا يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرُكُمْ  
ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ۔ (محمد : ২৮)

“শোন তোমরা তো তারা, যাদেরকে আল্লাহক পথে বায় করার আহবান জানান হচ্ছে, অতপর তোমাদের কেউ কেউ কৃপণতা করেছে। আল্লাহ অভাব মুক্ত এবং তোমরা অভাবগ্রস্ত। যদি তোমরা মুক্ত কিন্তব্যে নাও, তবে তিনি তোমাদের

পরিবর্তে অন্য জাতিকে প্রতিষ্ঠিত করবেন, এরপর তারা তোমাদের মতো হবে না।” (সূরা মুহাম্মাদ ৪: ৩৮)

১১। কথা ও কাজে গুরমিল ৪ এ প্রসঙ্গে মহান আল্লাহর বলেন ৪

يَا يَهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ - كَبُرْ مَقْدِنْ  
عَنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ - (الصاف ২-২)

“মুমিনগণ! তা কেন বল তোমরা যা করনা, এক্ষেপ বলা আল্লাহর কাছে খুবই অপছন্দণীয় কাজ।” (সূরা আন্নাফ ৩: ২-৩) নিঃসন্দেহে এটি এক প্রকার মুনাফেকী। যে ব্যক্তির কাজ কথার বিপরীত হবে, সে আল্লাহর নিকটে দৃশ্যিত হবে এবং মানুষের নিকটে অপছন্দণীয় হবে। জাহানামীরা তার স্বরূপ উঞ্চোচন করবে। সে সৎ কাজের আদেশ দিতো এবং নিজে করত না এবং অসৎ কাজে নিষেধ করতো এবং নিজে তা করতো।

১২। মুসলমান ভাইয়ের বিপদ দেখলে বা কোনো ক্ষতি হলে অথবা ব্যর্থতা দেখলে খুশি হওয়া ৪ একথা তোবে খুশি হয় যে, ওরতো এটা ক্ষতি হলো আহ! এটা কতই না ভালো হলো। এধরণের মানসিকতা ঈমানী দুর্বলতার বহিঃপ্রকাশ।

১৩। অধুমাত্র কাজটি অপছন্দণীয় কিনা, দেখা ৪ এটা দেখা একাজের দ্বারা গুনাহ হবে বা হবে না, সেদিকে মোটেও গুরুত্ব না দেয়। অনেকেই জিজ্ঞেস করে, এই কাজ করলে গুনাহ হবে নাকি? এটি কি হারাম নাকি মাকরহ? এ ধরনের মনোবৃত্তি হারামের দিকেই নিয়ে যায় সন্দেহযুক্ত বিষয়কে কর্মে পরিণত করার জন্য। কেউ সন্দেহযুক্ত কাজ করলে এ আশঙ্কা রয়েছে যে, একদিন সে হারাম কাজ করে ফেলবে। নবী কর্মীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম সর্তক করে বলেছেন ৪ “যে ব্যক্তি সন্দেহযুক্ত কাজ করলো সে হারাম কাজ করলো। যেমন কেউ যদি নিষিদ্ধ চারণভূমির পাশে ছাগল চরায় তাহলে, আশঙ্কা রয়েছে যে, সে নিষিদ্ধ চারণভূমিতে চরবে।” (বুখারী, মুসলিম, মুসলিম নম্বর ১৫৯৯)

বরঞ্চ অনেকে ফতওয়া চায় এই বলে যে, যদি বলা হয় এটি হারাম, তাহলে প্রশ্ন করে, এর হুরমত (অবৈধতা) কি খুবই কঠিন? এটি করলে কেমন গুনাহ হতে পারে? এ ধরনের লোকতো খারাপ না মাকরহ কাজ হতে দূরে থাকেই না বরং প্রথম পর্যায়ের হারাম কাজ করার মানসিকতা রয়েছে। হারাম কাজ বন্দতে দিয়ে

গুনাহের প্রতি কোনো জ্ঞানের করেন। এদের বাপারে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলায়হি ওয়াসাল্লাম বলেন : “আমি আমার উম্মতের কিছু সম্পদায়ের কথা জানি যারা কিয়াতমের দিন তিহামার পাহাড় পরিমাণ নেকী নিয়ে হাজির হবে। আল্লাহ এ গুলিকে ধূলিকণার মতো উড়িয়ে দেবেন। ইয়রত সাওবান (রা.) বলেন, হে আল্লাহর রাসূল! এদের শুণাবলী বলুন, এদের চিহ্নিত করুন, যেন আমরা আজাতে এদের মতো না হয়ে যাই। তিনি বলেন : তারা তোমাদেরই বংশধর তোমাদের মতোই রাতে তাহাজুন পড়বে কিন্তু সুযোগ পেলেই হারাম কাজ করে বসবে।” (ইবনে মাজা ৪২৪৫; বলা হয়েছে এ হাদীসটির সনদ সহীহ ; সহীহ আল-জামে ৫০২৮)

কোনোরূপ দ্বিধাদল ছাড়াই এরা হারাম কাজ করে ফেলে। এই লোকের চেয়ে নিকৃষ্ট যে হারাম কাজ করতে গিয়ে দ্বিধাদলে ভুগে। যদিও দু'জনই খারাপ তবে প্রথমোক্ত ব্যক্তি বেশী নিকৃষ্ট- যে কোন দ্বিধাদল ব্যতিরেকেই হারাম কাজ করে। এ ধরনের লোক ঈমানী দুর্বলতার কারণে অতি সহজেই গুনাহের কাজ করে ফেলে। এজন্য মোটেও জ্ঞানে করে না যে, খারাপ বা অন্যায় কাজ করে ফেললো।

ইয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) মুমিন এবং মুনাফেকের অবস্থা এ ভাবে বর্ণনা করেছেন : “মুমিন বাস্তি তার গুনাহের দিকে এভাবে দেখে যেন সে পাহাড়ের নীচে বসে আছে সেটি তার উপর পড়ে যাবে এ আশঙ্কায় শক্তি এবং পাপী ব্যক্তি তার গুনাহের দিকে দেখে যেন তার নাকের উপর একটি মাছি বসেছে। এরপর তা হাত দিয়ে তাড়িয়ে দেয়।” (বুখারী, ফতহল বারী ১১/১০২; দেখুন তাগলীকৃত তালীক ৫/১৩৬)

১৪। ভাল কাজকে তুচ্ছজ্ঞান করা এবং ছোট খাট নেকীর কাজকে শুরু কর না দেয়া : নবী কর্ম সাল্লাল্লাহু আলায়হি ওয়াসাল্লাম শিখা দিয়েছেন যেন আমরা সেরূপ না হই। ইমাম আহমাদ ইয়রত আবু জুরাই আল হজায়মী (রা.) হতে বর্ণনা করেন যে, আমি রাসূল সাল্লাল্লাহু আলায়হি ওয়াসাল্লাম এর নিকট গেলাম। অতঃপর বললাম হে আল্লাহর রাসূল। আমরা প্রামের অধিবাসী, আমাদেরকে এমন কিছু বিষয় শিখা দিন যা দ্বারা আল্লাহ পাক আমাদের কল্যাণ করেন। তখন তিনি বললেন : “তুমি নেন্দীর কাজকে তুচ্ছজ্ঞান করবে না, তুমি যদি তোমার ভাইয়ের

পাত্রে একটু বালতি থেকে পানি ঢেলে দাও অথবা তোমার কোনো ভাইয়ের সাথে হাসিমুখে সাক্ষাৎ কর।” (মুসলিম আহমাদ ৫/৬৩; সিলসিলা সহীহ ১৩৫২)

এ জন্যই কারো পাত্রে একটু পানি ঢেলে দেয়া বা কারো সাথে হাসি মুখে কথা বলা এবং মসজিদ থেকে যান্না আবর্জনা দূর করা এমন ছোট ছোট কাজও গুনাহ মাফের কারণ হবে। মহান প্রভু তার বাস্তুর উপর সন্তুষ্ট হয়ে এসব কাজের জন্য তার বাস্তুকে ফ্রমা করে দেবেন। আপনি কি নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের হাদীসটি জানেন না যে তিনি বলেছেন, “এক ব্যক্তি রাস্তা দিয়ে যাবার সময় দেখলো এক টি হাল রাস্তার উপর পড়ে আছে। সে ব্যক্তি বললো আমি এটিকে অবশাই মুসলমানদের পথ থেকে সরিয়ে দেব যেন তাদেরকে কষ্ট না দেয় এজন্য আল্লাহ তাকে জান্নাতে প্রবেশ করান।” (মুসলিম, হাদীস নম্বর ১১১৪)

যে ব্যক্তি ছোট খাট নেকীর কাজকে অবজ্ঞা বা তুচ্ছজ্ঞান করবে সে বিরাট প্রতিদান থেকে বঞ্চিত হবে। কেননা নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন : “যে ব্যক্তি মুসলমানদের চলার পথ থেকে কষ্টদায়ক কিছু দূর করবে তার জন্য একটি নেকী লিখা হবে। আর যার একটি নেকী কবুল হবে নে জান্নাতে প্রবেশ করবে।” (আদাবুল মুফরাদ হাদীস নম্বর ৫৯৩; সিলসিলা সহীহ ৫/৩৮৭)

হ্যারত মুয়াজ ইবনে জাবালের (রা.) সাথে অপর এক ব্যক্তি হেঁটে যাচ্ছিল। পথে তিনি রাস্তা থেকে একটি পাথর তুলে সরিয়ে ফেললেন। সে ব্যক্তি বললো এটি কি করলেন? তিনি বলেন, আমি রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামকে বলতে শুনেছি। তিনি বলেছেন :

”مَنْ رَفَعَ حَجَرًا مِنَ الطَّرِيقِ كُتِبَ لَهُ حَسَنَةٌ وَمَنْ كَانَ لَهُ حَسَنَةٌ دَخَلَ الْجَنَّةَ۔ (المعجم الكبير للطبراني ١٠١/٢)

السلسلة الصحيحة (৩৮৭/৫)

“যে ব্যক্তি রাস্তা থেকে একটি পাথর সরিয়ে দেবে যা মানুষকে কষ্ট দিত তার জন্য একটি নেকী লেখা হবে। আর যার একটি নেকী থাকবে নে জান্নাতে প্রবেশ করবে।” (আল-মুজাম আলকান্তীর ২০/১০১; সিলসিলা সহীহ ৫/৩৮৭)

তবে। মুসলমানদের সমস্যার ব্যাপারে গুরুত্ব না দেয়া : এর জন্য কোনো

অনুদান বা নিদেন পক্ষে দু'আ না করা। সে একেবারে ঠাণ্ডা অনুভূতির লোক। বিশ্বের মুসলমানদের উপর কোথায় আক্রমণ হচ্ছে বা কোথায় প্রাকৃতিক বিপর্যয়ে পড়ছে এ ব্যাপারে সামান্য সহানুভূতি নেই। সে শুধু নিজের নিরাপত্তা নিয়েই সত্ত্বাষ্ট এর কারণ, তার ঈমান দুর্বল। কেননা একজন মুমিন অবশ্যই এর বিপরীত হবে। রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেছেন : “একজন মুমিন আহলে ঈমানদের ক্ষেত্রে তার অবস্থান হবে শরীরে মাথার মতো। একজন মুমিন ঈমানদারদের দৃঢ়ত্বে দৃঢ়ত্বিত হবে, যেমন মাথায় কিছু হলে সারা শরীর ব্যথা অনুভব করে।” (আহমাদ ৩৪০; সিলসিলা সহীহা ৫/৩৮৭)

১৬। ভাত্তের বদ্ধন ছিন্ন করা : নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেন, যদি কোনো ব্যক্তি আহারের ওয়াস্তে বা ইসলামের স্বার্থে তার অপর ভাইয়ের সাথে সম্পর্ক গড়ে, তাহলে তা একমাত্র ছিন্ন হতে পারে যদি তাদের কেউ কোনো গুনাহ করে কেবল তাহলেই। (আদাবুল মুফরাদ নবৰ ৪০১, মুসলাদে আহমাদ, হাদীস নবৰ ২/৬৮; সিলসিলা সহীহা ৬৩৭)

এটিই প্রমাণ যে, গুনাহের কারণে ভাত্তের বদ্ধন ছিন্ন হয়ে যায়। গুনাহের কারণে ভাইয়ে ভাইয়ে সম্পর্কের অবনতি ঘটে। গুনাহগারের জন্য অন্য মুমিনদের অস্তরে তার ব্যাপারে শুন্দার অভাব ঘটে এবং আল্লাহ তা'য়ালার তার ব্যাপারে দেয়া প্রতিরোধ তেজে যায় অথচ। আল্লাহ মুমিনদের পক্ষ থেকে প্রতিরোধ করে থাকেন।

১৭। দীনের কাজে দায়িত্বানুভূতি না থাকাও দুর্বল ঈমানের বহিঃপ্রকাশ : দীনের প্রচার ও প্রসারের জন্য এগিয়ে আসে না। এটা রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম- এর সাহাবীদের সম্পূর্ণ বিপরীত। তারা ইসলামে প্রবেশ করার সাথে সাথেই দীন প্রচারকে নিজেদের দায়িত্ব বলে মনে করতেন। তুফাইল ইবনে আমর (রা.) এর ঘটনাই দেখুন। তিনি ইসলাম গ্রহণ করার পরপরই রাসূল সাল্লাল্লাহু আলায়হি ওয়াসাল্লাম-এর নিকট অনুমতি চান নিজ সম্প্রদায়ের নিকট ফিরে গিয়ে দীন প্রচারের জন্য। আজকে অনেকেই আমরা দাওয়াতের কাজ শুরু করতে বেশ দেবী করি।

নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের সাহাবীরা ইসলাম গ্রহণ করার পর দাওয়াতের কাজে সহায়ক কাজকর্ম শুরু করে দিতেন। কাফেরদের সাথে বন্ধুত্বের অবসান ঘটাতেন তাদেরকে দীনের ব্যাপারে আগ্রহী করে তুলতে সচেষ্ট হতেন। দেখুন সোমামাহ ইবনে আসাল (রা.) ঘটনা প্রবাহের দিকে। তিনি ছিলেন ইয়ামামার গোত্রপতি। তাকে যখন বন্দী করে নিয়ে আসা হয় এবং মসজিদে নবীর থামের সাথে তাকে বেঁধে রাখা হয়। নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাকে ইসলামের দাওয়াত দেন। অতঃপর আল্লাহু তার অন্তঃকরণকে ইসলামের আলো দ্বারা আলোকিত করেন, ফলে সে ইসলাম গ্রহণ করে। এরপর উমরাহু করতে মন্তব্য যায়। মন্তব্য পৌছে তিনি কুরাইশ সরদারদের বলেন, এখন থেকে ভাসূল (সা.) এর অনুমতি ব্যতীত ইয়ামামা থেকে একটি গমের দানা ও তোমাদের নিকট পৌছবে না। (বুখারী, ফতো বারী ৮/৮৭)

তিনি কাফেরদের সাথে সম্পর্কচ্ছন্দ করেন এবং তাদের উপর অর্থনৈতিক চাপ প্রয়োগ করেন যেন তারা দাওয়াতের প্রতি এগিয়ে আসতে বাধ্য হয়। আর এটি ছিল তাৎক্ষণিক, তার বলিষ্ঠ ঈমান তাকে এ কাজের জন্য উন্মুক্ত করে।

১৮। বিপদাপদে ভীত সন্তুষ্ট হওয়া : চক্ষু যেন ছানাবড়া হয়ে পড়ে কোনো বিপদ মুসিবতের কথা শনলে। বলিষ্ঠভাবে দৃঢ়তার সাথে সমস্যার সমাধান করতে পারে না। আর এর পিছনে মূল কারণ হল ঈমানের দুর্বলতা।

১৯। অনর্থক ঝগড়া-বিবাদ বা তর্ক-বিতর্ক করা : প্রমাণ ব্যতিরেকেই তর্ক-বিতর্ক করা বা সঠিক উদ্দেশ্য ছাড়াই অহেতুক বিতর্ক করা মানুষকে সঠিক পথ থেকে বিচ্ছুত করে ফেলে। বর্তমান যুগে অধিকাংশ লোকেরই তর্ক-বিতর্ক হয় বাতিল বিষয় নিয়ে। এ বদঅভ্যাস পরিয়াগের জন্য রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের এ হাদীসটিই যথেষ্ট : “আমি সেই ব্যক্তির জন্য জান্নাতের একটি ঘরের জিম্মাদার যে ব্যক্তি বিতর্ক পরিহার করেছে যদিও সে হক পথেই ছিল।” (আবু দাউদ ৫/১৫০; সহীহ আল-জামে ১৪৬৪)

২০। দুনিয়ার প্রতি আকর্ষণ এ এর প্রতি ঝুকে পড়া : দুনিয়ার মোহে এমনভাবে জড়িয়ে পড়ে যে, যদি কোনো মাল বা টাকা পয়সা ছুটে যায় তাহলে খুব মন যাতনা অনুভব করে। নিজেকে খুবই বিগত মনে করে যখন দেখে অন্য

কেউ তা পাচ্ছে। তখন অন্যের ব্যাপারে মনে হিংসার উদ্রেক ঘটে, আর ৩) ইমানের পরিপন্থী। নবী করীম (সা.) বলেছেন :

لَا يَجْتَمِعُ عَنِ الْقَلْبِ عَبْدٌ إِلَيْمَانٌ وَالْحَسْدُ - (المجتبى)

(১৩/১) এবং এটি সহজেই পাওয়া যায়।

“কোন বান্দার অন্তরে ইমান এবং হিংসা-বিদ্বেষ এক সাথে হতে পারে না।”  
(আলযুজতাবা ৫/১৫০; সহীহ আল-জামে ৭৬২০)

২১। জনশ্রুতিকে বর্ণনার জন্য এইরূপ করা : ইমানদারের পরিচয় তার কথায় পাওয়া যায় না, তার কথায় কুরআন হাদীস বা সালফে সালেহীনদের উদ্ধৃতি থাকে না।

২২। নিজেকে নিয়ে বেশী ব্যস্ত থাকা এবং বাড়াবাড়ি করা : খাওয়া, পান করা পোষাক-আশাক বাড়ী-ঘর গাড়ী-ঘোড়া ইত্যাদির ক্ষেত্রে দেখা যায় নিজের পূর্ণতার জন্য বেশ গুরুত্ব দিচ্ছে পেরেশান হচ্ছে। বাড়ী-ঘর আসবাব পত্রের জন্য টাকা-পয়সা, সময় ব্যয় করছে। এটি প্রকৃতপক্ষে তেমন খুবই গুরুত্বপূর্ণ কাজ নয়, অথচ তার মুসলমান ভাইয়েরা কত কষ্ট যাতনার মাঝে রয়েছে। তাদের কত অভাব অন্টন। সে নিজের সুখের জন্য সর্বদা ব্যতিব্যস্ত যে ব্যাপারে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের নিষেধাজ্ঞা রয়েছে। যখন নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম মুয়াজ (রা.)-কে ইয়েমেনে শাসনকর্তা হিসেবে প্রেরণ করেন, তখন তিনি তাকে এ বলে উপদেশ দিয়েছিলেন : “নিয়ামতে মগ্ন থাকার ব্যাপারে সাবধান হও। কেননা আল্লাহর বান্দাহ্রা কখনও নিয়ামতে মগ্ন থাকতে পারে না।” (আবু নায়িম, হলিয়া ৫/১৫৫; সিলসিলা সহীহা ৩৫৩; আহমাদ ৫/২৪৩)

## দ্বিতীয় অধ্যায়

### ইমানের দুর্বলতার কারণ

ইমানের দুর্বলতার অনেক কারণ রয়েছে। তন্মধ্যে কিছু কারণ ইমানী দুর্বলতার বাহ্যিকাশের সাথে সংশ্লিষ্ট যেমন- গুনহে লিঙ্গ থাকা, দুনিয়া নিয়ে মেতে থাকা ইত্যাদি। আমরা এখানে উল্লেখযোগ্য কিছু কারণ উল্লেখ করবো।

১। ইমানী পরিবেশ থেকে দীর্ঘদিন দূরে থাকা : এটি মানুষের ইমানকে দুর্বল করে দেয়। মহান প্রভু বলেন :

«أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعْ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَّلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ طَوْكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسْقُونَ»۔ (الحديد : ১৬)

“যারা মুমিন, তাদের জন্য কি আল্লাহর স্মরণে এবং যে সত্য অবতীর্ণ হয়েছে, তার কারণে স্বদয় বিগলিত হওয়ার সময় আদেনি! তারা তাদের মতো যেন না হয়, যাদেরকে পূর্ণ কিতাব দেয় হয়েছিল। তাদের উপরে সুনীর্ধকাল অতিক্রম হয়েছে, অতঃপর তাদের অন্তঃকরণ কঠিন হয়ে গেছে। তাদের অধিকাংশই পাপাচারী।” (সূরা আলহাদীন : ১৬)

এ আয়াত প্রমাণ করে যে দীর্ঘদিন ইমানী পরিবেশ থেকে দূরে থাকলে ইমান দুর্বল হয়ে পড়ে। উদাহরণস্বরূপ : যে ব্যক্তি তার মুসলমান দ্বীনদার ভাইদের থেকে সফরের কারণে বা চাকরির কারণে দীর্ঘদিন দূরে থাকে এবং ইমানী পরিবেশ না পায় তাহলে ইমান দুর্বল হয়ে পড়ে। ইমাম হাসান বসরী (রহ.) বলেন, “আমাদের ভাইয়েরা আমাদের নিকট আমাদের পরিবার থেকে বেশী মূল্যবান। কেননা আমাদের পরিবারের লোকজন আমাদেরকে দুনিয়ার কথা শ্বরণ করিয়ে দেয় আর আমাদের ভাইয়েরা আমাদেরকে আখেরাতের কথা শ্বরণ করিয়ে দেয়।” এই দুর্ভু যদি অব্যাহত থাকে তাহলে পরবর্তীতে ইমানী

পরিবেশের বিকলকে মনে অনাগ্রহের সৃষ্টি হবে এবং মনের মাঝে কাঠিন্যতা আসবে এবং দৈর্ঘ্যের আলো দুর্বল হয়ে পড়বে। এ বিষয়টি আমরা লক্ষ্য করতে পারি তাদের মাঝে যারা বিভিন্ন অন্যসমাজিক পরিবেশে ছুটি কাটাতে যায় বা চাকরি কিংবা লেখাপড়ার জন্য যায় তাদের মাঝে।

২। সৎ ও অনুকরণযোগ্য ব্যক্তিত্ব থেকে দূরে থাকা : যে ব্যক্তি নেককার ব্যক্তির নিকট শিক্ষালাভ করে সে একাধারে যেমন জ্ঞান পায় অন্যদিকে তেমনি সৎ অনুকরণীয় ব্যক্তির চরিত্র পেয়ে যায়। তার ইমানী ও কৃহানী প্রভাবে প্রভাবিত হয় এবং তার উন্নত চরিত্রে অনুপ্রাপ্তি হয়। যদি কিছু সময় তার থেকে দূরে থাকে তাহলে শিক্ষার্থী অন্তরে কাঠিন্যতা অনুভব করে। এজন্য যখন নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ইস্তিকাল করেন এবং তাঁকে কবরস্থ করা হয় সাহাবীরা বলেন, আমরা অন্তরে অবাঞ্ছিত ভাব অনুভব করলাম এবং তাদেরকে একাকিত্ব ও বিচ্ছিন্ন ভাব মনে হাল্লিল কেননা তাদের মুরব্বী ও প্রশিক্ষক রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম ইস্তিকাল করেছেন। তাদের অবস্থার কথা অন্য বর্ণনায় এভাবে চিহ্নিত হয়েছে “বৃষ্টি ভেজা অঙ্ককার রাতে পালহারা ছাগলের গতো”। কিন্তু রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাদেরকে এমনভাবে ছেড়ে বিদায় নিয়েছিলেন যারা প্রত্যোকেই এক একজন পাহাড়সম যার প্রত্যোকেই খেলাফতের যোগ্য। কিন্তু আজকের দিনে মুসলমানরা সবচেয়ে মুখাপেঞ্জী হয়ে রয়েছে যোগ্য অনুকরণীয় অনুসরণীয় নেতার জন্য।

৩। শরীয়তী জ্ঞান ও ইমানী বইপত্র থেকে দূরে থাকা : উল্লেখিত বিষয়গুলো তাদের অন্তর্করণকে জীবন্ত করে তুলবে। অনেক বইপত্র রয়েছে যা পাঠ করলে পাঠক বুঝতে পারে যে, তার অন্তর্করণে ইমান নাড়া দিচ্ছে। এর মাঝে সর্বপ্রথম হল আল্লাহর কালাম পাক কুরআন, হাদীসের প্রাচুর্যমূহ এবং বিভিন্ন ইসলামী মনীষীদের লেখা বই বিশেষভাবে আল্লামা ইবনুল কাইয়েম এবং ইবনে রজব প্রভৃতি লেখকদের লিখা বই। কিছু বই রয়েছে যেমন উদাহরণ স্বরূপ ভাষাতত্ত্বের বই। এগুলি অন্তর্করণে কাঠিন্যতা সৃষ্টি করে। এসব বই খারাপ একথা বলা হচ্ছে না। এসব বইয়ের অবশ্যই প্রয়োজন রয়েছে কিন্তু এর দ্বারা দুনিয়াবী স্বার্থ হাসিল হলেও ইমান বৃদ্ধি পাবে না। গুরুতরে উদাহরণ স্বরূপ আপনি বুঝারী মুসলিম

শরীফের হাদীস পাঠ করলে মনে হবে যেন রাসূল (সা.)-এর যুগে রয়েছেন, সাহাবীদের সাথে রয়েছেন এবং ঈমানী গুরুত্ব করছেন যা তাদের যুগে সংঘটিত হয়েছে :

**أَهْلُ الْحَدِيثِ هُمْ أَهْلُ الرَّسُولِ وَإِنْ**

**لَمْ يَصْحِبُوا نَفْسَهُ، أَنْفَسَهُ صَحْبُوا**

হাদীসের অনুসারীরা রাসূলের অনুসারী । যদিও তারা

তার শারীরিক সাহচর্য পায়নি, তার নিষ্ঠাসের (বাণীর) সাহচর্য পাচ্ছে ।

একারণেই যারা শরিয়তী জ্ঞান থেকে দূরে যেমন দর্শন, সমাজ প্রভৃতি জ্ঞান নিয়ে মগ্ন যার সাথে ইসলামের কোনো সম্পর্ক নেই তাদের উপর এর প্রভাব স্পষ্ট । তেমনিভাবে যারা নভেল নাটক ও ভালোবাসার গালগল্প নিয়ে ব্যক্ত এবং বিভিন্ন সংবাদ ও সংবাদপত্র নিয়ে ব্যক্ত যাতে কোনো উপকার বা ফায়েদা নেই তাদের ঈমানের দুর্বলতা স্পষ্টভাবে দেখা যায় ।

৪। গুনাহগারদের মাঝে অবস্থান করা : যেমন এ একজন গুনাহ করে গর্বভরে তা বর্ণনা করছে দ্বিতীয়জন হয়ত গান ধরেছে বা শুনছে, তৃতীয় জন ধূমপান করছে, চতুর্থ জন হয়ত অশ্রীল পত্রিকা উল্টাচ্ছে, পঞ্চম জন হয়ত কাউকে গালমন্দ করছে, এভাবেই গীবতের আসর জমিয়েছে কেউ হয়ত বিভিন্ন খেলার খবর নিয়ে আলোচনায় মগ্ন যার কোনো সীমা নেই ।

কিংবা তাদের মাঝে অবস্থান যারা দুনিয়া ছাড়া আর কিছুর আলোচনা করে না । ব্যবসা-বাণিজ্য নিয়ে ব্যক্ত, বিনিয়োগ নিয়ে মগ্ন কিংবা ঢাকরি-বাকরীর পদন্বোধি কিংবা উপরি পাওনা নিয়ে ব্যক্ত ।

তার বাড়ীর কথা কি বলবৎ বাড়ীতে যে সব অনায় ও অশ্রীল কাজ ঘটছে তা দেখে একজন মুসলিমের অন্তর ব্যথিত না হয়ে পারে না । গানের ক্যাসেট, সিনেমার ফিল্ম চলছে, পুরুষ মহিলার সাথে দেখা করছে, পর্দার কোনো ধার ধারছে না । এসব যদি কোনো মুসলমানের ঘরে সংঘটিত হয়ে তাহলে অন্তঃকরণ অসুস্থ না হয়ে পারে না । এর ফলে কোমলতা দূর হয়ে কাঠিন্যাতা লাভ করবে এতে কোনই সন্দেহ নেই ।

৫। দুনিয়ার মোহে মগ্ন হওয়া :

নবী কর্ম (সা.) বলেন :

“**تَعْسَ عَبْدُ الدِّيَّارِ، وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ**” - (رواہ البخاری رقم ۲۷۳. ”دینার ও দিরহামের (টাকা-পয়সার) গোলামেরা খৎস হোক।” (বুখারী, হাদীস মস্তুর ২৭৩০)

তিনি আরো বলেন :

“**إِنَّمَا يَكْفِي أَحَدُكُمْ مَا كَانَ فِي الدُّنْيَا مِثْلُ زَادِ الرَّاكِبِ**”

(رواہ الطبرانی فی الكبير ۷۸/۴ و هو فی صحيح الجامع ۲۲۸۴)

“এ দুনিয়ায় তোমাদের কারো জন্য এতটুকুই যথেষ্ট যতটুকু একজন মুসাফিরের যাত্রার পথের জন্য প্রয়োজন।” (তরাবানী ফীল কাবীর ৪/৭৮; সহীহ আল-জামে ২৩৮৪) অর্থাৎ সে যৎসামান্য সম্পদই প্রয়োজন যা তাকে তার গতবো পৌছাতে সাহায্য করবে।

আজকে দুনিয়ার মোহে মানুষকে অক্ষের মতো ছুটতে দেখা যায়। বাবসা-বাণিজ্য, কল-কারখানা ইত্যাদি নিয়ে ব্যস্ত। এ অবস্থার কথা রাসূল (সা.) এর হাদীসে এভাবে ব্যক্ত হয়েছে :

“**إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: إِنَّمَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ الْكِتَابَ لِإِقْامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَلَوْكَانَ لَابْنِ آدَمَ وَادِ لَأْحَبَّ أَنْ يَكُونَ إِلَيْهِ ثَانٍ وَلَوْكَانَ لَهُ وَادِيَانَ لَأْحَبَّ أَنْ يَكُونَ إِلَيْهِمَا ثَالِثٌ وَلَا يَمْلأُ جَوْفُ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ**” - (رواہ أَحْمَد ۲۱۹/۵ و هو فی صحيح الجامع ۱۷۸۱)

“যদ্যপি ক্রমশালী আল্লাহু বলেন : “আমি ধনসম্পদ দিয়েছি নামায প্রতিষ্ঠা এবং যাকাত আদায় করার জন্য। যদি আদম সন্তানের একমাত্র ভর্তি টাকা-পয়সা থাকে তাহলে দুইমাত্র ভর্তি টাকা-পয়সা হোক এটা কামনা করবে। আর দুইমাত্র ভর্তি

টাকা-পয়সা পেলে তিনমাঠ ভর্তি টাকা-পয়সা হোক এটা চাইবে। আদম সন্তানের পেট একমাত্র মাটি দ্বারাই পরিপূর্ণতা লাভ করবে। অতঃপর আল্লাহু যাকে ইচ্ছা তার তাওবা কবুল করবেন।” (আহমাদ ৪/২১৯; সহীহ আল-জামে ১৭৮১)

৬। ধন-সম্পদ, স্ত্রী ও ছেলেমেয়েদের নিয়ে মেতে থাকা :

মহান আল্লাহু বলেন :

«وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ»۔ (الأنفال : ২৮)

“তোমরা জেনে রাখ যে, তোমাদের ধন-সম্পদ এবং সন্তান-সন্ততি হলো ফিতনা পুরুণ।” (সূরা আল-আনফাল : ২৮)

তিনি অন্যান্য বলেন :

«رِزْقُنَّ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ  
وَالْفَنَاطِيرِ الْمُقْنَطِرَةِ مِنَ الْذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ  
الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ طَذِلَّكَ مَقَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا  
وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ»۔ (آل عمران : ১৪)

“মানবকূলকে মোকাহত করেছে নারী, সন্তান-সন্ততি, রাশিকৃত বৃণ রৌপ্য, চিহ্নিত অশ্ব, গবাদি পশু, বাড়ী এবং ক্ষেত শ্রামারের মতো আকর্ষণীয় বস্তুসামগ্রী। এ সব হচ্ছে পার্থিব জীবনের ভোগ্য বস্তু। আল্লাহুর নিকটই হলো উন্নম আশ্রয়।” (সূরা আলে-ইমরান : ১৪)

এ আয়াতের অর্থ হলো যদি স্ত্রী ও সন্তান-সন্ততি আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্যের উপর প্রাধান্য পায় তাহলে তা হবে গাহ্তিত ও ঘৃণিত। আর যদি এসব বস্তুর ভালবাসা শরিয়তের সীমারেখার মধ্য থেকে হয়, তাহলে তা হবে পছন্দনীয়।

নবী করীম (সা.) বলেন : “এ দুনিয়ার মাঝে পছন্দনীয় বস্তু হলো স্ত্রী ও সুগঞ্জি এবং নামাযকে আমার চক্ষুশীতলকারী করা হয়েছে।” (আহমাদ ৩/১২৮; সহীহ আল-জামে ৩১২৪)

অনেক লোকই স্ত্রীর পিছনে সন্তান-সন্ততির পিছনে ব্যত্ত হয়ে হারাম কাজে লিপ্ত

হয়ে পড়ে এবং আল্লাহর আনুগত্য থেকে দূরে সরে যায়। রাসূল (সা.) বলেছেন : “সন্তান হলো চিন্তা, কাপুরুষতা, অঙ্গতা এবং কৃপণতার কারণ।” (তবারানী ফাল কাবীর ২৪/২৪১; সহীহ আল-জামে ১৯৯০)

কৃপণতার জন্য দান খায়রাত করতে গেলে শয়তান এসে বলে, তোমার সন্তানের জন্য কিছু রেখে যাও সেটাই উত্তম, তখন কৃপণতা অবলম্বন করে। কাপুরুষতার কারণ এজন্য যে, শয়তান এসে বলে, তুমি মরতে যাচ্ছো তোমার ছেলে-মেয়ে এতিম হয়ে যাবে, তখন আর জিহাদে বের হতে পারে না।

অঙ্গতার অর্থ হলো পিতা সন্তানের লেখা পড়া ও তার বই পড়া নিয়ে ব্যস্ত হয়ে পড়ে, তাকে ক্ষুলে পৌছান, নিয়ে আসা ইত্যাদির কারণে নিজের জ্ঞানের পথ বদ্ধ হয়ে যায়। আর চিন্তার কারণ হলো সন্তান রোগাক্রান্ত হলে পিতা চিন্তিত হয়ে পড়ে আর তার ঠিকমতো চিকিৎসা না করাতে পারলে চিন্তা আরো বহুগুণে বেড়ে যায়। আর সন্তান বড় হয়ে পিতার অবাধ্য হলে সর্বদা চিন্তার কারণ হয়ে দাঢ়ায়। এর অর্থ এ নয় যে, স্ত্রী সন্তান জন্মান পরিত্যাগ করতে হবে। প্রকৃত উদ্দেশ্য হলো এদের কারণে যেন হারামের সাথে জড়িয়ে না পড়ে সে ব্যাপারে সর্তক থাকতে হবে।

সম্পদের ফিতনার ব্যাপারে নবা করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেন :

إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ فِتْنَةٌ، وَفِتْنَةً أُمْتَى الْمَالِ -

“প্রত্যেক উম্মাতের জন্য ফিতনা রয়েছে। আর আমার উম্মাতের জন্য ফিতনা হলো ধনসম্পদ।” (তিরিমিয়ী ২৩৩৬; সহীহ আল-জামে ২১৪৮)

ধনসম্পদের প্রতি অত্যধিক লোভ দ্বীনকে ফতিহান্ত করে, নেকড়ের ছাগপালের উপর আক্রমণের চাহিতেও বেশী। এ অর্থেই নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের এই বাণীঃ

مَا ذِبْابٌ جَائِعٌ أَرْسِلَ فِيْ غَنِمٍ بِأَفْسَدٍ لَهَا مِنْ حِرْصٍ  
الْمُرْءُ عَلَى الْمَالِ وَالشُّرُفَ لَدِيْنَهِ - (رواد الترمذى ৩২৭৬ ও হু

في صحيح الجامع (৫৬২)

“দু’টি ক্ষুধার্ত বাঘ কোনো ছাগপালের উপর ঝাপিয়ে পড়লে যে ক্ষতি করে তার চেয়েও ক্ষতিকারক হলো কোনো ব্যক্তির ধনসম্পদের প্রতি এবং প্রতাপ-প্রতিপত্তির প্রতি অত্যধিক মোহ।” (তিরিমিয়ী ২৩৭৬; সহীহ আল-জামে ৫৬২০)

এজন্যই নবী করীম (সা.) অঞ্চল সম্পদে তুষ্ট থাকতে উৎসাহিত করেছেন। তিনি বলেন :

إِنَّمَا يَكْفِيْكَ مِنْ جَمْعِ الْمَالِ خَادِمٌ وَمَرْكَبٌ فِيْ سَبِيلِ

اللَّهِ۔ (رواه أَحْمَدُ ۖ ۲۹۰/۵ وَهُوَ فِي صَحِيحِ الْجَامِعِ ۖ ۲۲۸۶)

“তোমাদের জন্য সেই সম্পদ জমা করাই যথেষ্ট যার দ্বারা একটি খাদেম এবং আল্লাহর পথে যানবাহন কর্তব্য করতে পারো।” (আহমাদ ৫/২৯০; সহীহ আল-জামে ২৩৮৬)

নবী করীম (সা.) অত্যধিক সম্পদ সংগ্রহকারীকে সতর্ক করে দিয়েছেন একমাত্র সাদকাকারী ব্যক্তিত। তিনি বলেন : “অধিক সম্পদ গচ্ছিতকারীদের জন্য ধৰ্মস, সে ব্যক্তি ব্যক্তিত যে তার সম্পদকে এভাবে এভাবে (৪ রাব) খরচ করে। তানে, বামে, সামনে এবং পশ্চাতে খরচ করে। (ইবনে মাজা নম্বর ৪১২৯; সহীহ আল-জামে ৭১৩৭) অর্থাৎ বিভিন্নভাবে দান খরচাত করে।

৭। উচ্চাকাঞ্চকা বা আকাঞ্চকা বিলাস :

মহান প্রভু বলেন :

«ذِرْهُمْ يَأْكُلُونَ وَيَتَمْتَعُونَ وَلِهُمُ الْأَمْلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ»۔

“তাদেরকে আপনি ছেড়ে দিন তারা খাক, আনন্দ উপভোগ করুক এবং তাদের আশা-আকাঞ্চকা তাদেরকে ভুলিয়ে রাখুক, তারা অচিরেই এর পরিণতি জানতে পারবে।” (সূরা আল-হিজর ৩:৩)

হযরত আলী (রা.) বলেন, আমি তোমাদের জন্য সবচেয়ে বেশী আশকা করছি প্রবৃত্তির অনুসরণ এবং অধিক আশা-আকাঞ্চার। কেননা তা পরকালকে ভুলিয়ে দেয়। (ফতহল বারী ১১/২৩৬)

জনেক সাহাবী হতে বর্ণিত হয়েছে : “চারটি জিনিস দুর্ভাগ্যের কারণ। স্থুল দৃষ্টিভঙ্গি, অস্তরের কাঠিন্যতা, বেশী আশা-আকাঞ্চা এবং দুনিয়ার প্রতি অধিক লালসা।” অধিক কামনা-বাসনা থেকে আল্লাহর আনুগত্যে ভাট্টা পড়ে, তাওবা করতে শিথিলতা এসে যায়, দুনিয়ার প্রতি প্রবল বৌক ও পরকালের ব্যাপারে উদাসিনতার সৃষ্টি হয় এবং অস্তর কঠিন গাথারে পরিণত হয়। কেননা অস্তরের কোম্পলতা মৃত্যুর কথা স্মরণ, কররের কথা, সওয়াব আজাবের কথা স্মরণ করিয়ে

দেয়। যেমনটি মহান আল্লাহু তার এ বাণীতে উল্লেখ করেছেন :

فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ طَوْكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ - (الحديد : ١٦)

“তাদের উপর সুন্দীর্ঘকাল অতিক্রান্ত হয়েছে, অতঃপর তাদের অন্তঃকরণ কঠিন হয়ে গেছে।” (সূরা আলহাদীন : ১৬)

এজন্য বলা হয়েছে, যার আশা-আকাঙ্ক্ষা কম থাকবে তারে দুনিয়াবী চিন্তা-ভাবনাও কম হবে এবং তার অন্তর আলোকিত হবে। কেননা যখন সে মৃত্যুকে শরণ করবে তখন আল্লাহর আনুগত্যের জন্য প্রচেষ্টা করবে। (ফতুহ বারী ১১/২৩৭)

৮। অন্তরের কাঠিন্যতা, বেশী খাওয়া, বেশী শুমানো, অত্যাধিক রাত্রি জাগরণ এবং অনর্থক কথাবার্তা বলা : বেশী ভক্ষণ করলে অন্তর অনুভূতিহীন হয়ে যায় এবং আল্লাহর আনুগত্যে শরীর ভারী মনে হয় এবং শয়তান মানুষের রাজ্ঞি প্রবেশের সুযোগ পায়। যেমন বলা হয়েছে : “যে ব্যক্তি বেশী ভক্ষণ করল, অত্যাধিক পান করল অতঃপর অধিক ঘুম পাড়লো, সে বিরাট নেকী থেকে বধিত হলো।” সুতরাং অনর্থক কথাবার্তা এবং মানুষের সাথে পর্দাহীন মেলামেশা, মানুষের অন্তরকে কঠিন করে তুলে এবং অত্যাধিক হাসি অন্তরকে মৃতপ্রাপ্ত করে তোলে। নবী করীম (সা.) ইরশাদ করেন :

لَا تُكْثِرُوا الضَّحْكَ فَإِنَّ كَثْرَةَ الضَّحْكِ تُمْتِيْتُ الْقُلُوبَ -

“তোমরা অত্যাধিক হাসিও না। কেননা অত্যাধিক হাসি অন্তরকে মেরে ফেলে।” (ইবনে শাজা ৪১৯৩; সহীহ আল-জামে ৭৪৩৫)

তেমনিভাবে যদি সময়কে আল্লাহর আনুগত্যে ব্যবহার করা না হয় তাহলে অন্তরে কাঠিন্যতার সৃষ্টি হয় যার ফলে কুরআনের বাণী এবং ঈমানী উপদেশ প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি করে না।

ঈমানের দুর্বলতার অনেক কারণ রয়েছে যা গণনা করে শেষ করা যাবে না। আমি তখন এর কতিপয় গুরুত্বপূর্ণ কারণ উল্লেখ করেছি। বুদ্ধিমান মাত্রাই এ থেকে উপর্যুক্ত হবেন বলে আশা করি। আল্লাহর নিকট দু'আ করি তিনি যেন আমাদের অন্তঃকরণকে পুতুলবিত্ত করেন এবং আমাদের আল্লার অনিষ্টতা থেকে আমাদেরকে রক্ষা করেন।

## তৃতীয় অধ্যায়

### দুর্বল ইমানের চিকিৎসা

ইমাম হাকেম তাঁর মুসতাদুরাক গ্রন্থে এবং তবারানী তাঁর মু'জাম গ্রন্থে নবী করীম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম থেকে এ হাদীস বর্ণনা করেছেন :

إِنَّ الْإِيمَانَ لِيَخْلُقُ فِيْ جَوْفِ أَحَدِكُمْ كَمَا يَخْلُقُ النَّوْبَ،  
فَاسْتَلْوُ اللَّهُ أَنْ يُجَدِّدَ الْإِيمَانَ فِيْ قَلُوبِكُمْ -

“নিশ্চয় তোমাদের পেটের মাঝে ইমান জরাজীর্ণ হয়ে পড়ে যেমন কাপড় জরাজীর্ণ হয়ে যায়। সুতরাং তোমরা আল্লাহর নিকট দু'আ কর বেল তিনি তোমাদের অন্তঃকরণে ইমানকে নতুন করে দেন।” অর্থাৎ অন্তরের মাঝে ইমান জরাজীর্ণ হয়ে যায় যেমন কাপড় পুরাতন হলে জরাজীর্ণ হয়ে যায়। মুমিনের অন্তরের উপর গুনাহের কারণে কালোদাগ পড়ে যায় এবং ক্রমান্বয়ে তাকে অঙ্ককার করে ফেলে। নবী করীম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম তাঁর সহীহ হাদীসে এ সম্পর্কে বলেনঃ “তোমাদের অন্তঃকরণের উপর চন্দ্রগ্রহণ-এর মতো কালো আবরনে ঢেকে ফেলে। যখন তাঁর উপর এর ছায়া পড়ে তখন অঙ্ককারে ঢেকে যায়। তা দূর হলে আবার আলোকিত হয়।” (হাকেম, মুসতাদুরাক ১/৪; সিলসিলা সহীহা ১৫৮; হায়সামী তাঁর মাজমাউজ জাওয়ায়েনে বলেন ১/৪২; তবারানী তাঁর কবীর গ্রন্থে এটি বর্ণনা করেছেন এবং এর সনদ হাসান)

চাঁদের উপরে আনেক সময় ছায়া পড়ে তাঁর আলোকে ঢেকে ফেলে, কিন্তু সময় পর ছায়া অপসারিত হলে আবার চাঁদের আলো আকাশে ফিরে আসে। তেমনিভাবে মুমিনের অন্তঃকরণের উপর গুনাহের কালো ছায়া এসে অঙ্ককার করে ফেলে এবং মানুষ তখন অঙ্ককারে এবং হতাশায় নিমজ্জিত হয়। এরপর যদি সে ইমানের দিকে ধাবিত হয় এবং আল্লাহর সাহায্য চায় তাহলে কালো পর্দা বিদ্রিত হয়ে অন্তরে আবার আলো ফিরে আসে যেমনটি পূর্বে ছিল।

আহলে শুন্নাত ওয়াল জামায়াতের আকিনা বিশ্বাস হলো ইমান লৃকি পায় এবং ইমান করে যায়। তারা বলেন ইমান হলো মুখে স্বীকৃতি দেয়া, অন্তরে বিশ্বাস করা এবং কার্যে পরিণত করাৰ নাম। এটি অনুগত্যের ব্যবহারে বৃক্ষি পায় এবং

গুহাহের কারখে কমে যায়। কুরআন ও হাদীস এ কথা প্রমাণ করে। মহান আল্লাহু  
বলেন :

«لِيَزَدَادُوا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ» - (الفتح : ٤)

“যেন তাদের ঈমানের সাথে আরো ঈমান বৃদ্ধি পায়।” (সূরা আল-ফতহ : ৪)

মহান প্রভু অন্যত্র বলেন :

«أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَانًا» - (التوبة : ١٢٤)

“তাদের কেউ কেউ বলে, এ সূরা তোমাদের মধ্যে কার ঈমান কতটা বৃদ্ধি  
করেছে।” (সূরা আত্তাওবা : ১২৪)

নবী করীম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসল্লাম বলেন :

“مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكِرًا فَلِيُفْرِرْهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ  
فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقُلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَافُ الْإِيمَانِ”

(بخارী، فتح الباري ٥١/١)

“তোমাদের কেউ যদি অন্যায় সংঘটিত হতে দেখে তাহলে যেন হাত দিয়ে  
পরিবর্তনের চেষ্টা করে। যদি সামর্থ্য না রাখে তাহলে মুখ দিয়ে বাধা দিবে। যদি  
মুখ দিয়ে বাধা দিতেও সক্ষম না হয়, তাহলে অন্তরে ষুণা করবে। আর এটি হলো  
দুর্বলতম ঈমান।” (বুখারী, ফতহুল বারী : ১/৫১)

আনুগত্য ও গুনাহের প্রভাবে ঈমানের বেশী-কম হওয়ার বিষয়টি পরীক্ষিত এবং  
সুবিদিত। যদি কোনো ব্যক্তি বাজারে প্রবেশ করে সেখানে খারাপ কিছু দেখে  
লোকদের খেল-তামাশার কথা শনে এরপর কবরস্থানে যায় এবং মৃতদের কথা  
চিন্তা করে তাহলে অন্তরে কোমলতা অনুভব করবে এবং এ দু'টি অবস্থার মাঝে  
বিস্তর ফারাক ও ব্যবধান অনুভব করবে। সুতরাং অন্তর দ্রুত পরিবর্তনশীল একথা  
অবশ্যই স্বীকার করতে হবে।

এ বিষয়টি বোঝার জন্য কতিপয় সালফে সালেহীন বলেন, বান্দাহুর বিজ্ঞ বান্দার  
দায়িত্ব হলো সে ঈমানের ব্যাপারে সচেতন থাকবে। কিসে তা ঘটিত হয় তাকে  
জানতে হবে। তার ঈমান কি বৃদ্ধি পাচ্ছে নাকি কমছেং বান্দার বিচক্ষণতার

পরিচায়ক হলো যে, শয়তানের গুরোচণা কিভাবে আসছে তা অবশ্যই জানবে।”  
(শারহে নূনীয়াতু ইবনুল কাইয়োম, ইবনে দিসা ২/১৪০)

এ কথা অবশ্যই মনে রাখতে হবে যে, ঈমানের দুর্বলতায় যদি ওয়াজিব কাজ ত্যাগ করতে এবং হারাম কাজ করার কারণ হয়ে দাঢ়ায় তাহলে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি চরম বিপজ্জনক অবস্থায় রয়েছে। তার তাওবা করা ওয়াজিব এবং দ্রুত চিকিৎসার ব্যবস্থা করা প্রয়োজন। নিজেকে সৎকাজের সাথে সংশ্লিষ্ট করতে হবে। যেমনটি নবী কর্ম সাল্লাহু আলাইহি ওয়াসল্লাম বলেন : “তোমার কাজ হচ্ছে শক্তির কাজ; আর প্রত্যেক শক্তি সামর্থ্যের কাজে আবার রয়েছে দুর্বলতা ও শৈথিল্য। যে তার শক্তিকে আমার পছায় রায় করবে সে মুক্তি পাবে। আর যে ব্যক্তি তার শক্তি অন্যকাজে বায় করবে সে ধূংস হবে।” (আহমাদ ২/২১০; সহীহত তারগীর নম্বৰ ৫৫)

এ রোগের চিকিৎসার কথা আলোচনা করার পূর্বে একটি বিষয়ে দৃষ্টি আকর্ষণ করা সমীচীন মনে করছি, আর তা হলো : অনেকেই নিজের অস্তরের কাঠিন্যতা অনুভব করে বাহিরের চিকিৎসার জন্য অন্যের দ্বারা হল। কিন্তু তারা যদি নিজেদের চিকিৎসা নিজেরাই করতেন বা এর উদ্যোগ নিতেন সেটাই উত্তম হতো। কারণ এটিই হলো প্রকৃত চিকিৎসার পথ। ঈমান হলো বান্দা ও তার রবের মাঝে সম্পর্কযুক্ত বিষয়। আমি নিম্নে কতিপয় শরিয়তী বিষয় উল্লেখ করছি যা দ্বারা একজন মুসলমান তার দুর্বল ঈমানের চিকিৎসা করতে পারবে, নিজের অস্তরের কাঠিন্যতা দূর করতে সক্ষম হবে এবং আল্লাহর উপর হবে পূর্ণ আস্তাশীল।

১। কুরআন মজীদ নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করা : যে, কুরআনকে আল্লাহ প্রত্যেক জিনিসের বর্ণনাকারী এবং আলোক-বর্তিকা হিসেবে অবতীর্ণ করলেছেন, যেন তার বান্দারা পথের দিশা লাভ করে।

এ কথা নিঃসন্দেহে বলা যায় যে, এতে মহান ও কার্যকরী চিকিৎসা রয়েছে। মহান আল্লাহ বলেন :

“وَنَزَّلَ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِقَاءُ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ”

(বনি আস্রাইল : ৮২)

“আমি কুরআনে এমন বিষয় নাজিল করি যা গ্রাগের সুচিকিৎসা এবং মুমিনদের জন্য রহমত।” (সূরা বনী ইসরাইল : ৮২)

চিকিৎসার পদ্ধতি হলো চিন্তা ও গবেষণা করা।

নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম কুরআন নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করতেন তিনি রাতে বেশী বেশী তেলাওয়াত করতেন। এমন কি এক রাতে তিনি একটি মাত্র আয়াতে কারীমা সকাল পর্যন্ত তেলাওয়াত করেছেন। এ আয়াতটি হলো :

إِنْ تُعْذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ  
الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ۔ (الْأَنْذِرَةُ : ۱۱۸)

“আপনি যদি তাদেরকে শাস্তি দেন তাহলে তারাতো আপনার বান্দাহ। আর যদি তাদেরকে ক্ষমা করেন তাহলে আপনি হলেন পরাক্রমশালী বিজ্ঞানময়।” (সূরা আল-মাহেদ : ১১৮)

নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম কুরআন নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করতেন। তিনি এক্ষেত্রে সর্বোচ্চ মরতবায় পৌছেছিলেন। ইবনে হিবান সহীহ সনদে আতা হতে বর্ণনা করেন। তিনি বলেন, আমি এবং উবাইদুল্লাহ ইবনে উমাইর হ্যরত আয়েশা (রা.)-এর নিকট গেলাম। আবদুল্লাহ ইবনে উমাইর বলেন, আপনি আমাদের নিকট এক আশ্চর্যজনক হাদীস বর্ণনা করুন যা আপনি রাসূলকে করতে দেখেছেন। তখন তিনি কেবল দিলেন এবং বললেন, এক রাতে তিনি নামাযে দাঁড়িয়ে বললেন : হে আয়েশা! তুমি আমাকে আজ ছেড়ে দাও আমি আমার প্রভুর ইবাদত করি। তিনি বলেন, আমি বললাম, আল্লাহর শপথ! আমি আপনার সঙ্গ ভালবাসি এবং আপনি যাতে খুশী হন তা পছন্দ করি। অতপর তিনি ওয়ু করলেন এবং নামাযে দাঁড়ালেন। নামাযে দাঁড়িয়ে কান্দতে লাগলেন। কান্দতে কান্দতে তার কাপড় ভিজে গেল। এমন কি কান্দতে কান্দতে সামনের মাটি পর্যন্ত ভিজে গেল। ইত্যবসরে হ্যরত বেলাল এসে ফজরের আয়ান দেয়ার জন্য প্রস্তুতি নিতে শুরু করলেন। যখন তিনি তাকে কান্দতে দেখলেন, তখন বললেন, হে আল্লাহর রাসূল! আপনি কান্দছেন অপচ আল্লাহ আপনার পূর্বের এবং পরের সমস্ত জনাত রাখে করে দিয়েছেন। তিনি বললেন : আমি কি কৃতজ্ঞতা প্রকাশকারী নাকি।

হব না! আজকে এ রাত্রিতে আমার উপর এক আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে, তার জন্য খ্রেস যে তা পাঠ করবে অথচ তা নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করবে না।

«إِنْ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ الْيَوْمِ وَالنَّهَارِ  
لَا يَتَبَعَ لَأُولَئِي الْأَلْبَابِ - الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقَعْدًا  
وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ»۔

(آل عمران : ১৯-১৯) (১৯১-১৯)

“নিশ্চয়ই আসমান ও জমিন সৃষ্টিতে এবং রাত্রি-দিনের আবর্তনে নিদর্শন রয়েছে বোধসম্পন্ন লোকদের জন্য। যারা দাঢ়িয়ে, বসে ও শায়িত অবস্থায় আল্লাহকে শ্রবণ করে আসমান ও জমিন সৃষ্টির বিষয়ে।” (সূরা আলে-ইমরান : ১৯০-১৯১)

এই আয়াতগুলি গবেষণা করা কত জরুরী এ হাদীস তার বড় প্রমাণ।

কুরআন মজীদে রয়েছে তাওহীদ, ভালো কাজে পুরুষাদের ঘোষণা আর অন্যায়ের শাস্তির বিধান, বিভিন্ন ধরনের বিধি-বিধান। ঘটনা প্রবাহ ও চরিত্র মাধুর্য। যা মানুষের অন্তরে বিভিন্ন প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি করে। তেমনিভাবে কিছু সূরা রয়েছে যা আনুষের অন্তরকে উদ্বেগাকুল করে তোলে। নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর এ কথাই তার প্রমাণ বহন করে। “সূরা হুদ এবং এ ধরনের সূরাগুলি আমাকে বৃদ্ধ হওয়ার আগেই বৃদ্ধ করে ফেলেছে।” (সিলসিলা সহীহ, ১/১০৬)

অন্যান্য বর্ণনায় এসেছে “সূরা হুদ, ওয়াকেয়া, মুরসালাত, আম্মা ইয়াতাসায়ালুন এবং এজাজশামসু কুবিরাত আমাকে বৃদ্ধ করে ফেলেছে।” কেননা, এতে যে বিষয়বস্তু রয়েছে এবং যে মহান দায়িত্বের কথা বলা হয়েছে সে সব চিন্তা করতে গিয়ে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর চূল, দাঢ়ি পেকে যায়। “আপনি সুন্দর হয়ে দাঢ়ান। যেভাবে আপনি আদিষ্ট হয়েছেন এবং যারা আপনার সাথে তাওবা করছে।”

নবী করীম সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম এর সাহাবীরা কুরআন পড়তেন, কুরআন নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করতেন এবং কুরআনের দ্বারা প্রভাবিত হতেন

হ্যরত আবু বকর (রা.) একজন নরম দিলের মানুষ ছিলেন। তিনি যখন লোকদের নামায পড়তে গিয়ে আল্লাহর কালাম পাঠ করতেন তখন তিনি কান্না সংলগ্ন করতে প্রস্তুত না। হ্যরত উমর (রা.) আল্লাহর এ আয়াত :

«إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ مَّا لَهُ مِنْ دَافِعٍ»- (الطور ٨-٧)

“নিশ্চয়ই আপনার প্রভুর শাস্তি অবশ্যম্ভবী। তা কেউ অভিরোধ করতে পারবে না।”<sup>১</sup> পাঠ করার পর অসুস্থ হয়ে পড়েন। (তাফসীরে ইবনে কাসীর, ৭/৪০৬) নামাযের কাতারের পিছন থেকে তাঁর কান্নার শব্দ শুনা যায় যখন তিনি ইয়াকুব (আ.) এর এই কথা শুনতে পান। “নিশ্চয় আমি আমার অভিযোগ ও দুঃখের কথা আল্লাহর নিকট পেশ করছি।” (মানবিকে উমর, ইবনে জাওয়ী ১৬৭)

হ্যরত উসমান (রা.) বলেন, “আমাদের অন্তর যদি পুঁতঁপবিত্ত থাকে তাহলে আমরা আল্লাহর কালামে কখনও পরিতৃষ্ণ হব না।” তাকে অন্যায়ভাবে শহীদ করা হয়। তাঁর রক্ত কুরআন মাজীদে গিয়ে পড়ে। এ ব্যাপারে সাহাবীদের অনেক ঘটনা রয়েছে। হ্যরত আউয়ুব (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে, সান্দু ইবনে মুবাইরকে এই আয়াতটি বিশ বারেরও অধিক পাঠ করতে শুনেছি একই নামাযের ভিতর :

«وَأَتَقْوَا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ»

“ঐ দিনকে ভয় কর, যেদিন তোমরা আল্লাহর কাছে প্রত্যাবর্তিত হবে।” এটি হচ্ছে কুরআনের সর্বশেষ নাযিলকৃত আয়াত। আয়াতটির পূর্ণতা হলো :

«سَمْ تُوقَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسِبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ»- (البقرة : ٢٨١)

“অতঁপর প্রত্যেকেই তার কর্মের ফল পুরোপুরি পাবে এবং তাদের প্রতি কোনোরূপ অবিচার করা হবে না।” (সূরা আল-বাকারা : ২৮১)

হ্যরত ইব্রাহীম ইবনে বাশার বলেন, যে আয়াত পাঠ করতে গিয়ে হ্যরত আলা ইবনে ফুজাইল ইত্তিকাল করেন, তা হলো :

«وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا مُرِدٌ»-

“আপনি যদি দেখতেন যখন তাদেরকে জাহান্মারে কিনারায় দাঁড় করা হবে, তখন তারা বলবে, হায়! যদি আমাদেরকে দুনিয়ায় আবার ফেরত পাঠান হতো।” (সূল আল-আনআম : ২৭)

এখানে এসে তিনি থমকে দাঁড়ান এবং মৃত্যুবরণ করেন। আমি তার জানায়া অংশগ্রহণ করেছিলাম। (সিয়াকুম আলামিন নুবালা ৮/৪৪৬)

তিলাওয়াতে সিজদার ব্যাপারেও তাদের অনেক ঘটনা রয়েছে। তন্মধ্যে সেই ব্যক্তির ঘটনা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য, যিনি আল্লাহর এ বাণীঃ

وَيَخْرُونَ لِلَّادْقَانِ يَبْكُونَ وَيَرِيدُهُمْ خَشْوَعًا۔ (بৃন্ত অস্রাইল : ১০৬)

“তারা কাঁদতে কাঁদতে নতমন্তকে ভূমিতে লুটিয়ে পড়ে এবং তাদের বিনয় ভাব আরো বৃদ্ধি পায়।” পাঠ করার পর তিলাওয়াতে সিজদা করেন, অতপর নিজেকে ভর্তসনা করে বলেন, “এতো সিজদা করলাম কিন্তু কান্না কোথায়!” কুরআনের চিন্তা-ভাবনা করার সর্বোত্তম বিষয় হলো কুরআনে বর্ণিত বিভিন্ন উদাহরণ পেশ করে তা নিয়ে গবেষণা করতে হবে। এ ব্যাপারে মহান আল্লাহ বলেনঃ “আল্লাহ তা’আলা মানুষের জন্য উদাহরণ পেশ করে থাকেন যেন তারা তাকে শ্রদ্ধ করে।” তিনি আরো বলেন “আমি এসব উদাহরণ মানুষের জন্য এজন্যই পেশ করি যে, তারা যেন চিন্তা-ভাবনা করে।”

একবার এক সালফে সালেহীন কুরআনের একটি উদাহরণ নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করেছিলেন। কিন্তু সেটি তাঁর নিকট স্পষ্ট হচ্ছিল না। তখন তিনি কাঁদতে লাগলেন। তাঁকে জিজ্ঞাসা করা হলো, আপনি কেন কাঁদছেন? তিনি বললেন, আল্লাহ তা’আলা বলছেনঃ

وَتَلَكَ الْأَمْثَالُ نَخْرِبُهَا لِلنَّاسِ ۚ وَمَا يَعْفَلُهَا إِلَّا  
الْعَالِمُونَ۔ (العنكبوت : ৪৩)

“এসকল উদাহরণ আমি মানুষের জন্য পেশ করি কিন্তু জানীরাই তা বুঝে।” (সূরা আল-আনকাবুত : ৪৩) আমি এই উদাহরণটি বুঝতে পারছি না, সুতরাং আমি আলেম নই। আমার নিকট থেকে ইলম চলে যাবার জন্য কাঁদছি।”

মহান প্রভু কুরআন শরীফে আমাদের জন্য অনেক উদাহরণ পেশ করেছেন। যেমন ‘ঐ ব্যক্তির উদাহরণ যে আগুন জুলিয়েছে’, ‘ঐ ব্যক্তির উদাহরণ যে

চিত্কার করছে যা শুনেনা', 'ঐ শষ্য-দানার উদাহরণ যা সাতটি শীষ বের করেছে', 'ঐ কুকুরের উদাহরণ যা ঘেউঘেউ করছে', ঐ গাধার উদাহরণ যা বইপত্র বহন করছে', 'মাছির উদাহরণ', 'মাকড়সার উদাহরণ', 'বধির, মুখ, চকুষমান ও শ্রবণশক্তি সম্পন্ন মানুষের উদাহরণ', 'বালুকণার উদাহরণ যাকে বাড়ে উড়িয়ে নিছে', 'উন্ম বৃক্ষ', 'খারাপ বৃক্ষ', 'আকাশ হতে বৃষ্টি বর্ষণের', 'চেরাগদানির মাঝে চেরাগের উদাহরণ', 'সেই গোলামের উদাহরণ যে কোনই ক্ষমতা রাখে না', 'সেই বাক্তির উদাহরণ যার সাথে অনেক শরিকদার রয়েছে' এধরনের অনেক উদাহরণ গেশ করা হয়েছে যেন এসব নিয়ে বিশেষভাবে চিন্তা-ভাবনা করা হয়।

ইমাম ইবনুল কাইয়েম (রহ.) কুরআন দ্বারা কঠিন অন্তরের কিভাবে চিকিৎসা করতে হবে তা অতি সংক্ষেপে আলোচনা করেছেন এভাবেঃ এটির দু'টি মাত্র পথ রয়েছে- এক, আপনার অন্তরকে দুনিয়া থেকে স্থানান্তর করে আবেরোতের দেশে নিয়ে যাবেন। দুই, অতঃপর কুরআনের অর্থ বুবাবেন এবং কেন এ আয়াত নাজিল হয়েছে সেটা বুবার চেষ্টা করবেন এবং প্রত্যেক আয়াত হতে আপনার জন্য প্রয়োজনীয় অংশ গ্রহণ করে তা আপনার অন্তরে ব্যাধির উপর প্রয়োগ করুন। তা যদি আপনার অসুস্থ অন্তরের উপর প্রয়োগ করেন তাহলে আল্লাহর ইচ্ছায় আরোগ্য লাভ করবেন।

২। মহান পরাক্রমশালী আল্লাহর বড়ত্ব অনুভব করাঃ তাঁর নাম ও গুণাবলী জানা এবং এ ব্যাপারে চিন্তা-ভাবনা করা, এর অর্থ হৃদয়প্রস্তুত করা এবং এই অনুভূতি অন্তর থেকে সমস্ত অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ ছড়িয়ে দিতে হবে। কারণ অন্তঃকরণ হলো রাজা, আর অঙ্গ- প্রত্যঙ্গ হলো তাঁর সৈন্য-সাম্রাজ্য। অন্তর যদি ভালো থাকে তাহলে সব ভালো আর তা যদি নষ্ট হয়ে যায় তাহলে সবই বিনষ্ট হয়ে যাবে।

কুরআন ও হ্যাদীসে আল্লাহর বড়ত্বের ব্যাপারে অনেক দলিল ও প্রমাণ রয়েছে যদি কোনো মুসলমান তা গভীর দৃষ্টিতে দেখে তাহলে তাঁর অন্তঃকরণ কেঁপে উঠবে এবং তাঁর সদ্ব্যাপ্ত মহান প্রত্যঙ্গ সামনে অবনত হবে, তাঁর প্রতি বিনয়ী ভাব আরো বৃদ্ধি পাবে।

তার কয়েকটি নাম ও গুণাবলী এখানে উল্লেখ করছি। যেমন, তিনি মহান পরাক্রমশালী, অহংকারী, বান্দাহদের উপর প্রতাপশালী, বিদ্যুৎ এবং ফেরেশতাকূল তাঁর ভয়ে তাসবীহ পাঠ করছে, তিনি মহাপ্রাকান্ত প্রতিশোধ গ্রহণকারী, তিনি সর্বদা জাগ্রত কখনও ঘুমান না, তাঁর জ্ঞান সর্বত্র ব্যাপ্ত। তিনি চক্ষুর খিয়ানত করা এবং অন্তঃকরণে কি লুকান আছে সবই জানেন। তিনি তাঁর জ্ঞানের বিস্তৃতির কথা এভাবে বলেছেন :

وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي  
الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرْقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ  
فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابِ  
مُبِينٍ۔ (الأنعام : ৫৯)

“তাঁর কাছেই অদৃশ্য জগতের চাবি রয়েছে। তিনি ব্যতীত এবিষয়ে কেউ কিছু জানে না। স্থল ও জলে যা আছে তিনিই জানেন। কোন পাতা ধরলেও তিনি তা জানেন। তাঁর দৃষ্টিকে এড়িয়ে কোন শব্দাকণ্ড মাটির অক্ষকার অংশে পতিত হয় না এবং কোনো আর্দ্র ও শুক দ্রব্য পতিত হয় না; তা সব প্রকাশ্য ঘট্টে রয়েছে।” (সূরা আল-আনআম : ৫৯) তিনি তাঁর নিজের বড়ত্বের কথা জানিয়েছেন তাঁর এ বাণীতেঃ

وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطْوِيَاتٌ بِيَمِينِهِ۔ (الزمر : ৬৭)

“তারা আল্লাহকে যথার্থরূপে বোঝেনি। কিয়ামতের দিন গোটা পৃথিবী থাকবে তাঁর হাতের মুঠোয় এবং আসমানসমূহ ভাঁজ করা অবস্থায় থাকবে তাঁর ডান হাতে।” (সূরা আয়তুল্লাহ : ৬৭) রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসল্লাম বলেন : “কিয়ামতের দিন আল্লাহ পৃথিবীকে হাতের মুঠোয় নিয়ে নিবেন এবং আসমানসমূহ ভাঁজ করা অবস্থায় থাকবে তাঁর ডান হাতে। অতপর তিনি বলবেনঃ আমিই বাদশাহ। আজ দুনিয়ার বাদশাহুরা কেোথায়?” (বুখারী হাদীস নম্বৰ ৬৯৪৭)

কেহ যদি হয়রত মুসা (আ.) এর ঘটনা গভীর দৃষ্টিতে দেখে তাহলে তার অন্তর

কেবলে উঠবে, যখন তিনি বলেছিলেন (হে প্রভু! আপনি আমাকে দেখা দিন, আমি আপনাকে দেখব) তখন আল্লাহু বলেন : (তুমি আমাকে দেখতে পারবে না। তবে তুমি পাহাড়ের দিকে দেখতে থাক, সেটি যদি যথাস্থানে দাঁড়িয়ে থাকে, তবে তুমিও আমাকে দেখতে পাবে। তারপর যখন তার পরওয়ারদিগার পাহাড়ের উপর আপন জ্যোতির বিকিরণ ঘটালেন, সেটিকে বিধ্বন্ত করে দিলেন এবং মূসা অজ্ঞান হয়ে পড়ে গেলেন।)

নবী করীম (সা.) যখন এ আয়াতের ব্যাখ্যা করার সময় হ্যাত দ্বারা ইশারা করে বলেন, আল্লাহুর রয়েছে নূরের পর্দা। যদি তিনি তা খুলে ফেলেন তাহলে তাঁর চেহারার আলো যতদূর দৃষ্টি যায় ততদূর পর্যন্ত যা সৃষ্টি রয়েছে সবই পুড়ে ধ্বংস হয়ে যাবে।" (মুসলিম, হাদীস নম্বর ১৯৭)

আল্লাহ তা'আলার বড়ত্বের কথা বর্ণনা করে রাসূল (সা.) বলেন : "যখন আল্লাহু আসমানে কোন নির্দেশ জারি করেন তখন ফেরেশতাকূল আল্লাহুর ভয়ে বিনয়ী হয়ে পাখা নাড়তে থাকে যেন তারা লোহার শিকলের পাথরে বাঁধা রয়েছেন, যখন তাদের অস্তকরণ থেকে ভয় বিদ্যুরিত হয় তখন তারা বলে আগনাদের প্রভু কি বলেছেন, তারা বলে তিনি অবশ্যই সত্য বলেছেন। তিনি সর্বোচ্চ ও সুমহান।" (বুখারী, হাদীস নম্বর ৭০৪৩)

এ ব্যাপারে অনেক দলীল-প্রমাণ রয়েছে। এখানে এ সবের কতিপয় উল্লেখ করার উদ্দেশ্য হলো যে, এ সব চিন্তা-গবেষণা করে যেন ইমানের দুর্বলতা কাটিয়ে উঠার জন্য প্রচেষ্টা নেয়া হয়।

ইমাম ইবনুল কাইয়্যোম (রহ.) অত্যন্ত প্রাঞ্জল ভাষায় মহান প্রভুর বড়ত্বের কথা এভাবে তুলে ধরেছেন, 'তিনি সব রাজত্বের কাজকর্ম পর্যবেক্ষণ করছেন, নির্দেশ দিচ্ছেন এবং নিষেধ করছেন এবং রিযিক দিচ্ছেন, মৃত্যু দিচ্ছেন এবং জীবিত করছেন। মর্যাদা দিচ্ছেন এবং অপমানিত করছেন, দিন রাত্রির আবর্তন ঘটাচ্ছেন মানবের মাঝে (সুখ-দুঃখের) দিন ধূরাচ্ছেন। রাজ্য সমূহ পরিবর্ত্তিত করছেন ফলে কোন রাষ্ট্র রাখছেন আবার কোনটাকে ধ্বংস করে আরেকটি গড়ছেন। তাঁর নির্দেশ

আকাশে-বাতাসে সমন্বে সর্বত্র বাস্তবায়িত হচ্ছে। তিনি সব কিছুকে তাঁর জ্ঞান দ্বারা পরিবেষ্টিত করে রেখেছেন। তাঁর শ্রবণশক্তি সকল কষ্টকে ব্যুৎ করে রেখেছে, তাঁর নিকটে এক কষ্টস্বর অন্য কষ্টস্বরের সাথে সান্দুশাপূর্ণ ঠেকে না, বরং সব ভাষায় সব কথাই তিনি একসাথে ওনতে পাচ্ছেন। তাঁকে অধিক প্রার্থনা ও যাদ্বা ভ্রান্তিতে ফেলতে পারে না এবং আকৃতি মিনতিকারীদের কাতরকষ্ট তাঁকে বিবর্জন করতে পারে না। তাঁর দৃষ্টিশক্তি সব কিছুই অবলোকন করছে এমনকি কালোগাথারের উপর দিয়ে অন্দরারে কাল পিপিলিকার দল গেলেও তাঁর দৃষ্টি এড়ায় না। সুতরাং অনুশ্য তাঁর নিকট প্রকাশ্য এবং গোপনীয় বিষয় তাঁর নিকট স্পষ্ট (আসমানসমূহে এবং জমিনে যারা রয়েছে তারা তাঁর নিকট প্রার্থনা যাদ্বা করছে, তিনি প্রতিদিনই এসব...) তিনি শুনাহ মাফ করছেন, বিপদঘন্টকে উদ্ধার করছেন, দুঃখীকে মুক্ত করছেন, রিজু হস্তকে দান করছেন, পথভ্রষ্টকে পথের দিশা দিচ্ছেন, কিংকর্তব্য বিমুচ্যকে চেতনা দিচ্ছেন, শুধুর্থকে খাবার দিচ্ছেন, উলঙ্ককে বন্ধ দান করছেন, পীড়িতকে আরোগ্য দান করছেন, তাওবাকারীর তাওবা করুল করছেন, সৎকাজকারীক প্রতিদান দিচ্ছেন এবং মজলুমকে সাহায্য করছেন অত্যাচারীকে পদানত করছেন। সম্মানীর সম্মান রক্ষা করছেন এবং আশ্রয়হীনকে নিরাপত্তা দান করছেন। তিনি বিভিন্ন জাতি গোষ্ঠির উদ্ধান ঘটাচ্ছেন আবার কিছু কিছু জাতিকে ধ্বংসে করছেন... যদি আকাশ ও জমিনের পূর্বের ও পরের মানুষ এবং জীন সকলেই যদি তাঁর অনুগ্রহ বান্দাহ হয়ে যায় তাহলে তাঁর রাজত্ব সামান্যতম বৃদ্ধি পাবে না। আর যদি পূর্বের এবং পরের সমস্ত মানব ও দানব তাঁর অবাধ্য হয়ে যায় তাহলেও তাঁর রাজত্বে সামান্যতম ঘটতি হবে না। দুনিয়া ও আকাশের সমস্ত মানুষ ও জীন জীবিত এবং মৃত সকলেই যদি কোথাও একত্রিত হয়ে তাঁর নিকট প্রার্থনা করে এবং তিনি প্রতোককে তার প্রার্থিত বন্ধু দান করেন তাহলে তাঁর ভাগ্নার থেকে সামান্যতম জিনিসও কমবে না। তিনিই প্রথম, যার পূর্বে আর কেউ নেই এবং তিনিই সর্বশেষ তাঁর পিছনে আর কেউ নেই। তিনিই প্রকাশ্য যার উপরে আর কেহ নেই এবং তিনিই অপ্রকাশ্য যার পিছনে আর কেই নেই। তিনিই বরকতময়, যার ভাগ্নার হতে কোনো কিছু ঘটতি হবে না। যার

কোনো শরীক নেই, নেই কোনো গ্রাহিতপক্ষ, যিনি কারো মুখ্যপেক্ষী নন, স্মৃতিকলে যার কোনো তুলনা হয় না। সবকিছুই খণ্ডস হয়ে যাবে একমাত্র তাঁর রাজত্ব ব্যাপ্তি। তাঁর অনুমতি ব্যাপ্তি কারো আনুগত্য নেই। কেউ তাঁর জ্ঞানের বাহিরে অন্যায় করতে পারে না। কেউ আনুগত্য করলে খুশী হন, পাপ করলে ক্ষমা করে দেন। তাঁর পক্ষ থেকে প্রতিশোধ হলো ইনসাফ স্বরূপ। তাঁর প্রতিটি নিয়ামত রহমত স্বরূপ। তিনি সবার হিফাজতকারী, যা ইচ্ছা তাই করেন। {তিনি কোনো কিছু ইচ্ছা করলে বলেন, হয়ে যাও, তখনই তা হয়ে যায়।} [ইয়াসীন ৪: ৮২] (আল-ওয়াবেলুস সারব, পৃ. ১২৫)

### ৩। শরীয়তের জ্ঞান অর্জন করা :

শরীয়তের দেই জ্ঞান অর্জন করা জরুরী যা মানুষের খোদাইতি এবং ঈমান বৃদ্ধিতে সহায়ক হয়। যেমন মহান আল্লাহ বলেন :

«إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ»۔ (فাতর : ২৮)

“আল্লাহর বান্দাহদের মধ্যে জ্ঞানীরাই কেবল তাঁকে ভয় করে।” (সূরা ফাতির : ২৮)

ঈমানের ক্ষেত্রে যারা জানে আর যারা জানে না একই মর্যাদার হতে পারে না। কিভাবে তারা একই মর্যাদার হতে পারে, যে শরীয়তের বিস্তারিত জ্ঞানের অধিকারী, শাহাদাতদের অর্থ এবং এর দাবী জানে এবং মৃত্যুর পরের জীবনের কথা শাস্তি বা নিয়ামতের কথা, আর যে এসব সম্পর্কে অজ্ঞ সে কি একই মর্যাদার অধিকারী হতে পারে?

«قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ»۔

“বলুন! যারা জানে আর যারা জানে না তারা কি একই মর্যাদার অধিকারী হতে পারে?” (সূরা আয়তুল্লাহ : ১২)

৪। নিয়মিত ইসলামী আলোচনা সভায় উপস্থিত হওয়া এবং আল্লাহ স্বরণকারী দু'আ-দর্শন শিক্ষা করা। কারণ, এসব সভাকে আল্লাহর ফিরিশতা ভাল দিয়ে দেকে দেন এবং আল্লাহর রহমত বর্ণিত হতে থাকে। ফিরিশতারা তাদের জন্য দু'আ করতে থাকেন। সহীহ হাদীসে রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম থেকে বর্ণিত হয়েছে :

لَا يَقْعُدُ قَوْمٌ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا حَقَّتْهُمُ الْمَلَائِكَةُ وَغَشِّيَّتْهُمْ  
الرَّحْمَةُ وَنَزَّلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فَيُمْنَ عِنْدَهُ -

(مسلم : رقم ২৭০ -)

“কোনো সম্প্রদায় যদি কোথাও বসে আল্লাহর ধিকির বা শ্বরণ করে ফিরিশতারা তাদেরকে ঢেকে নেয় এবং তাদের উপর বহুত বর্ষিত হয়, তাদের উপর প্রশান্তি নাহিল করা হয় এবং আল্লাহ তাদের কথা তাঁর নিকটবর্তী ফিরিশতাদের নিকট উত্তের করেন।” (মুসলিম, হাদীস নম্বর ২৭০০)

হ্যরত সাহল ইবনে হানজালা (রাঃ) হতে বর্ণিত। রাসূল (সা.) বলেছেন “কোনো সম্প্রদায় যদি একত্রিত হয়ে আল্লাহর শ্বরণ করে অতঃপর যখন তারা পরম্পরা বিছিন্ন হয় তখন তাদেরকে বলা হয়, তোমরা যাও তোমাদের ক্ষমা করা হলো।” (সহৃদয় আল-জামে ৪৫০৭)

ইবনে হাজার (রহঃ) বলেন, এখানে আল্লাহর শ্বরণ বলতে কোনো কাজের প্রতি সর্বদা লেগে থাকা বুকায়। যেমন কুরআন তিলাওয়াত, হাদীস পাঠ, ইসলামী জ্ঞান চর্চা। (ফতহুল বারী ১১/২০৯)

ইসলামী আলোচন সভা, জিকিরের মজলিস, মুসলিম শরীফের বর্ণিত হানজালা আল উসায়দীর হাদীস হতে বুকা যায়। তিনি বলেন, হ্যরত আবু বকর (রা.) আমাকে পথে দেখতে পেয়ে জিজ্ঞেস করলেন : হে হানজালা! আপনি কেমন আছেন? আমি বললাম, হানজালা মুনাফিক হয়ে গেছে। তিনি বললেন সুবহানাল্লাহ! আপনি একি বলছেন? আমি বললাম, যখন আমরা রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের নিকট থাকি তখন তিনি আমাদেরকে জান্নাত ও জাহান্নামের কথা বলেন তখন মনে হয় যেন আমরা তা চাক্ষুস দেখছি। এরপর যখন আমরা রাসূল (সা.)-এর মজলিস হতে বের হই, সন্তান-সন্ততি, স্ত্রী এবং ঘর সংসারে এসে এসবের বেশীর ভাগই ভুলে যায়। আবু বকর (রা.) বলেন, আল্লাহর শপথ! আমারও তো এ বকমই হয়। এরপর আমি এবং আবু বকর (রা.) রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লামের দরবারে শিরে প্রবেশ করলাম। তিনি বললেন : কি ব্যাপার? বললাম, হে আল্লাহর রাসূল! আমরা আপনার নিকট

থাকলে আপনি জান্নাত-জাহান্নামের কথা বলেন, আর মনে হয় যেন আমরা তা নিজ চোখে প্রত্যক্ষ করছি। এরপর যখন আপনার নিকট থেকে ঘর সংসারে বিদি-বাস্তাদের নিকট যাই তখন এ সবের বেশীর ভাগই ভুলে যাই। তখন রাসূল সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়াসাল্লাম বললেনঃ সেই সক্ষার শপথ যার হাতে আমার জীবন নিবন্ধ। তোমরা যদি আমার এখানে যে অবস্থায় থাক তা অব্যাহত রাখতে সক্ষম হতে তাহলে, ফেরেশতারা তোমাদের বিছানায়, তোমাদের রাস্তায় তোমাদের সাথে মুসাফাহা (কর্মদণ্ড) করতো। কিন্তু হে হানজালা! এটি এক সময় আর ওটা আরেক সময় (তিনবার)।" (সহীহ মুসলিম, হাদীস নম্বর ২৭৫০)

সাহাবায়ে কেরাম (রা.) আলোচনা সভা ও যিকির আয়কারে বসার ব্যাপারে খুবই অগ্রহী ছিলেন। তাঁরা একে ঈমানী মজলিস বলতেন। হ্যরত মুয়াজ (রাঃ) এক বাক্তিকে লক্ষ্য করে বলেন, "আমাদের সাথে একটু বস, আমরা কিছুক্ষণ ঈমান আনি।" (আরবাউ মাসাইল ফিল ঈমান, সম. আলবানী পৃ. ৭২)

৫। বেশী বেশী নেক আমল করা এবং এর দ্বারা সময়কে ভরিয়ে ফেলা। এটি চিকিৎসার একটি মোক্ষ দাওয়া এবং ঈমানের উপর এর প্রতিক্রিয়া স্পষ্ট। এক্ষেত্রে হ্যরত আবু বকর সিন্দীক (রা.) এক উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছেন। রাসূল (সা.) একদিন তাঁর সাহাবীদের প্রশ্ন করলেনঃ আজকে তোমাদের মাঝে কে রোয়া রেখেছে? আবু বকর বললেন, আমি। তিনি বললেনঃ আজকে তোমাদের মাঝে কে জানায়ায় শরিক হয়েছে? আবু বকর বললেন, আমি। তিনি প্রশ্ন করলেনঃ তোমাদের মাঝে আজকে কে মিসকিনকে খানা খাওয়ায়েছে? আবু বকর বললেন, আমি। তখন রাসূল (সা.) বললেনঃ কোন মানুষের মাঝে এসব কাজ একত্রিত হলে, সে অবশ্যই জান্নাতে প্রবেশ করবে।" (মুসলিম, কিতাব ফাজায়েলুস সাহাবা, অধ্যায় মং ১, হাদীস নম্বর ১২)

এ ঘটনাই বুঝ যায় যে, হ্যরত আবু বকর সিন্দীক (রা.) সময়কে কাজে লাগাতেন। নবী করীম (সা.) থেকে যখন হঠাৎ বিভিন্ন ধরনের ইবাদতের প্রশ্ন আসছিল তখন দেখা গেলো হ্যরত আবু বকর (রা.) ছিলেন আনুগত্যে পূর্ণ।

তিনি সব ধরনের নেকীর সুযোগকেই কাজে লাগিয়েছেন। আমাদের সালফে সালেহীনের অনেকের জীবনেই এ ধরনের আমল লক্ষ্য করা গেছে। হাম্মাদ ইবনে সালামা (রহ.) এর ব্যাপারে ইমাম আবদুর রহমান বিন মাহনী বলেন, যদি হাম্মাদকে বলা হয়, আপনি আগামী কাল মৃত্যুবরণ করবেন, তা হলেও তার কোন আমল বৃদ্ধি করার প্রয়োজন পড়বে না। (সিয়াকু আল-জামিন নুবাগা ৭/৪৪৭)

নেক আমলে করতে গিয়ে একজন মুসলমানকে অবশ্যই নিম্নোক্ত বিষয়গুলোর প্রতি লক্ষ্য রাখতে হবে :

- নেকীর কাজে দ্রুত এগিয়ে আসতে হবে। মহান আল্লাহ বলেন :

وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجْنَةٌ عَرَضُهَا السَّمُوتُ

وَالْأَرْضُ أَعْدَتْ لِلْمُتَّقِينَ ।- (آل عمرান : ১৩৩)

“তোমরা তোমাদের প্রভুর দিকে দ্রুত এগিয়ে এসো এবং জান্নাতের পানে যার প্রশংসন্তা হলো আসমান-জর্মীনের প্রশংসন্তার মতো।” (সূরা আল-ইমরান : ১৩৩)

অন্যত্র তিনি বলেন :

سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ وَجْنَةٌ عَرَضُهَا كَعْرُضِ

السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ।- (الحديد : ২১)

“তোমরা প্রতিযোগিতা করে এগিয়ে যাও তোমাদের প্রভুর ক্ষমা এবং জান্নাতের পানে যার প্রশংসন্তা হলো আসমান-জর্মীনের প্রশংসন্তার মতো।” (সূরা আল-হাদীদ : ২১)

এসব আয়াতের কারণে সাহাবাগণ নেক আমলের প্রতি উত্সুক হয়ে দ্রুত এগিয়ে আসতেন। ইমাম মুসলিম (রহ.) সহীহ মুসলিমে হযরত আনাস (রা.) থেকে বদরের যুদ্ধের ঘটনা বর্ণনা করে বলেন, যখন মুশরিকরা আমাদের নিকটবর্তী হলো তখন রাসূল (সা.) বললেনঃ তোমরা জান্নাতের পানে ছুটে যাও যার প্রশংসন্তা হলো আসমানসমূহ এবং জর্মীনের সমান। তখন উমাইর ইবনে হুহ্মা আনসারী (রা.) বললেনঃ হে আল্লাহর রাসূল! জান্নাতের প্রশংসন্তা আসমানসমূহ এবং জর্মীনের সমান! তিনি বললেনঃ হ্যা। সে বলল, থামুন! থামুন!! তখন রাসূল (সা.) বললেনঃ কেন তুমি থামুন থামুন বললে ? সে বলল আল্লাহর শপথ!

হে রাসূল আমি এজন্যই বলেছি যে, আমি যেন এর অধিকারী হই। তিনি বললেনঃ নিশ্চয়ই তুমি এর অধিকারী হবে। অতঃপর সে তার থলে থেকে খেজুর বের করে থেতে লাগলো। তারপর বলল, আমি যদি এই খেজুরগুলি খাওয়া পর্যন্ত বেঁচে থাকি তাহলে জীবন অনেক লঘু হলো। বর্ণনাকারী বলেন, এরপর সে খেজুরগুলোকে ছুঁড়ে ফেলে দিলো। অতঃপর সে যুক্তে বাঁপিয়ে পড়লো এবং শাহাদার বরণ করলো।" (সহীহ মুসলিম, হাদীস নং ১৯০১)

এর পূর্বেও হয়রত মুসা (আ.) আল্লাহর সাথে সাক্ষাতের জন্য দ্রুত ছুটে যান এবং বলেন, (এবং আমি আপনার নিকট হে প্রভু দ্রুত ছুটে এসেছি যেন আপনি সন্তুষ্ট হন।") মহান আল্লাহ হয়রত যাকারিয়া (আঃ) ও তার পরিবারের প্রশংসা করে বলেন, (নিশ্চয়ই তারা ভাল কাজে দ্রুত ছুটে যেত এবং আমাদেরকে আহবান করতো তর়ভীতি ও আশা আকাঙ্ক্ষা নিয়ে। আর তারা ছিল আমাদের জন্য অধিক অনুগত।")

নবী করীম (সা.) বলেনঃ "সব কাজই ধীরে সুস্থে কর, কিন্তু পরকালের কাজ নয়।" (আরু নাউদ ৫/১৫৭; সহীহ আল-জামে ৩০০৯)

- একাজ অব্যাহত রাখতে হবে। নবী করীম (সা.) হাদীসে কুদসীতে বর্ণনা করেন, মহান আল্লাহ বলেনঃ "আমার বান্দাহ আমার নিকটবর্তী হতে থাকে নফল ইবাদতের মাধ্যমে, এমনকি আমি তাকে ভালবাসতে থাকি।" (সহীহ বুখারী-৬১৩৭)

নবী করীম (সাঃ) বলেনঃ "তোমরা হজ্রের পর উমরাহ কর।" (তিরমিয়ী, হাদীস নবুর ৮১০; সিলসিলা সহীহা ১২০০)

নেকীর কাজ একটির পর আরেকটি অব্যাহত করে যেতে হবে। সামান্য আমলকেও তুচ্ছ জ্ঞান করা উচিত নয়। নবী করীম (সাঃ)-কে কোন আমল আল্লাহর নিকট উগ্রম? জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বলেনঃ যেটা নিয়মিত করা হয়ে থাকে যদিও তা তুচ্ছ হয়। (বুখারী, ফতহল বারী-১১/১৯৮)

নবী করীম (সা.) কোনো কাজ করলে সে কাজটি সুষ্ঠুভাবে সমাধা করতেন। (মুসলিম, অধ্যায়ঃ মুসাফিরের নামায, পরিচ্ছেন ১৮, হাদীস ১৪১)

- একাজে আপ্রাণ চেষ্টা করাঃ অন্তর কাঠিন্যাতার চিকিৎসা সাময়িকভাবে করলে

তা কিছু দিন পরে পূর্ববিশ্বায় ফিরে আসে। এজনা সদা-সর্বদা বিভিন্ন রকমের ইবাদত অব্যাহত রাখতে হবে। মহান আল্লাহ তাঁর কিতাবে তাঁর প্রিয় বাসাদের আপ্রাণ প্রচেষ্টার উল্লেখ করে বলেছেন :

«إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاِيْتِنَا الَّذِينَ اِذَا ذُكِرُوا بِهَا خَرُّوا سُجْدًا وَسَبِّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ - تَتَجَافِي جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفَقُونَ» - (السجدة : ১৫-১৬)

“নিশ্চয় তারাই আমার আয়াতসমূহের প্রতি ইমান আনে যারা যখন তাঁর রবের কথা শ্রবণ করে তখন সিজদায় লুটিয়ে পড়ে এবং তাদের প্রভুর গুণকীর্তন করে। আর তারা কখনও ঔদ্ধত্য প্রদর্শণ করে না। তারা রাত্রি বেলায় বিছানা থেকে পার্শ্ব ত্যাগ করে তাদের মহান প্রভুকে ভয়-ভীতি ও আশা আকাঙ্ক্ষা নিয়ে ভাকতে থাকে এবং আমরা তাদেরকে যে রিযিক দিয়েছি তা থেকে দান করে।” (সূরা আসসিজদা : ১৫-১৬)

তাদের সম্পর্কে মহান আল্লাহ আরো বলেন :

«كَانُوا قَلِيلًا مِنَ الظَّلَالِ مَا يَهْجَعُونَ - وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ - وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ لِلْسَّائِلِ وَالْمَحْرُومُمْ» - (الذاريات : ১৭-১৯)

“তারা রাত্রি বেলায় খুব সামান্য ঘুমায়, রাতের শেষ প্রহরে তারা ক্ষমা প্রার্থনা করত এবং তাদের ধন-সম্পদে প্রার্থী ও বঞ্চিতদের হক ছিল।” (সূরা আয়হারিয়াত : ১৭-১৯)

সালফে সালেহীনের ইবাদতের কথা এবং তাদের আমলের কথা আলোচনা করতে গেলে সত্যিই আশ্চর্য না হয়ে পারা যায় না। তারা অনেকেই সঞ্চাহে একবার কুরআন খতম করতেন। রাত্রি জেগে জেগে তাহাজ্জুদ পড়তেন, এমনকি ঘুঁড়ের রাতেও রাত্রি জেগে জেগে কুরআন তেলাওয়াত করতেন। তাহাজ্জুদ নামায

পড়তেন। জেলখানায় বন্দী থেকেও এমনকি পায়ে শিকল বাধা থাকলেও রাত্রি জেগে জেগে তাহাজুন পড়তেন। তাদের গওদেশ দিয়ে অশ্রুধারা গড়িয়ে পড়ত। তারা আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টি নিয়ে চিন্তা করতেন। তারা অনেকেই নিজের স্ত্রীকে ফাঁকি দিতেন, যেমন ছেট বাচ্চা তার মাকে ফাঁকি দেয়। যখন দেখতেন যে, তার স্ত্রী ঘুমিয়ে গেছে তখন বিছানা থেকে উঠে গিয়ে নামাযে দাঁড়িয়ে পড়তেন। তারা রাত্রিকে ভাগ করে নিতেন নিজের আস্থার জন্য এবং পরিবারের জন্য। আর দিনের বেলায় নামাযের জন্য, ইসলামী জ্ঞানার্জনের জন্য। যানাজার অনুসরণ, পীড়িতের সেবা-শুশ্রায় এবং লোকদের বিভিন্ন প্রয়োজন পূরণের জন্য সময় ব্যয় করতেন। তাদের অনেকেই বছরের পর বছর ধরে জামায়াতে তাকবীরে তাহরীমায় উপস্থিত থাকতেন। তাদের তাকবীরে তাহরীমা কখনও ছুটে যেত না। তাদের অস্তঃকরণ সর্বদা মসজিদের সাথে লটকানো থাকতো। নামায পড়ে আসার পর আবার নামাযের জন্য অপেক্ষা করতেন। অনেকেই তাঁর মৃত দীনি ভাইয়ের পরিবারের জন্য বছরের পর বছর খরচ চালিয়ে যেতেন। যার এমন অবস্থা হবে তাঁর ঈমান অবশ্যই বৃদ্ধি পাবে।

- আস্থাকে বীতশুল্ক না করে তোলা : সবর্দা ইবাদত করার উদ্দেশ্য এটা নয় যে, এর ফলে মন বীতশুল্ক হয়ে পড়ে বা ইবাদতে যেন অনীহা না এসে পড়ে। বরং এর উদ্দেশ্য হলো জীবনে ভারসাম্য রক্ষা করে চলতে হবে। এব্যাপারে অনেকগুলো হাদীস পাওয়া যায় যা ভারসাম্যপূর্ণ ইবাদত ও মুয়ামালাত করার কথা বুঝায়। যেমন উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করা যায় রাসূলের এ বাণী :

إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادَ الدِّينُ أَحَدٌ إِلَّا غَلَبَهُ فَسَدَّدَهُ

وَقَارِبَهُ... - (صحيح البخاري ৩৯)

“নিশ্চয় দীন হলো সহজ। কেউ দীনকে নিয়ে কঠোরতা বা বাড়াবাড়ি করলে অবশ্যই সে পরাভূত হবে। সুতরাং তোমরা যথাসম্ভব কাজ কর এবং নিকটবর্তী হও।” (বুখারী, হাদীস নবৰ ৩৯)

এপর বর্ণনায় এসেছে “সদিচ্ছা হলো মধ্যপদ্ধা অবলম্বন করা, তোমরা সদিচ্ছার সাথে ইবাদতে এগিয়ে এস।” ইমাম বুখারী (রহ.) তাঁর ‘ইবাদতে বাড়াবাড়ি করা

মাকরহ' অধ্যায়ে বলেন, হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত। নবী করীম (সা.) একবার মসজিদে প্রবেশ করে দুই থামের মাঝে একটা লম্বা দড়ি টাঙ্গান দেখতে পেলেন। তিনি বললেন : এটা কিসের রশি? তারা বললেন এটা জয়নবের রশি, যখন তিনি ক্লান্তি বোধ করেন তখন এটার উপর ভর দিয়ে দাঢ়ান। নবী করীম (সা.) বললেন : এটা শুলে ফেলো। তোমাদের কেউ ততক্ষণ পর্যন্ত নামায পড়বে যতক্ষণ কর্ম চাঞ্চল্যতা থাকে। ক্লান্তি আসলে বসে পড়বে।" (বুখারী, হাদীস নং১১১১ ১০৯)

যখন নবী করীম সাজ্জাহ আলাইহি ওয়াসাজ্জাম জানতে পারলেন যে, আবদুজ্জাহ ইবনে আমর ইবনুল আ'স (রা.) সারারাত ধরে নফল ইবাদত করে রাত্রি জাগরণ করে এবং দিনে লাগাতার নফল রোষা রাখে। তিনি তাকে নিয়েধ করলেন এবং এর কারণ বর্ণনা করে বললেন : তুমি যদি এভাবে করতে থাক তাহলে তোমার চোখ দুর্বল হয়ে পড়বে এবং তোমার আস্থা বীতশুদ্ধ ও ক্লান্ত হয়ে পড়বে। রাসূল (সা.) বলেন সেটুকুই আমল কর যা করার তুমি সামর্থ্য রাখো। নিশ্চয় মহান আজ্জাহ ক্লান্ত হন না, যতক্ষণ না তোমরা ক্লান্ত হয়ে পড়। আর নিশ্চয় সবচেয়ে আজ্জাহুর নিকট প্রিয় আশল হলো যা সর্বদা করা হয়ে থাকে, যদিও তা পরিমাণে সামান্য হয়ে থাকে।" (বুখারী, ফতহল বারী ৩/৩৮)

পূর্বে যা ছুটে গেছে তা পুনিয়ে নেয়ার চেষ্টা করা। হযরত উমর (রা.) বর্ণিত। রাসূল (সা.) বলেন : "যে ব্যক্তি তার নিয়মিত কুরআন পাঠ করে, কিন্তু যদি কোন দিন না পড়ে ঘুমিয়ে যায় অতঃপর ফজর এবং যোহরের নামাজের মধ্যেবর্তী সময়ের মাঝে তা পাঠ করে তাহলে তার আমলনামায় লিখা হবে যেন সে তা রাতে পাঠ করেছে।" (নাসাই ও অন্যান্যারা, আল-মুজতবা ২/৬৮; সহীহ আল-জামে ১২২৮)

হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাসূলজ্জাহ (সা.) কোনো নামায পড়লে তা অব্যাহতভাবে আদায় করতেন। যদি রাতের তাহাজুন নামায কোনো কারণে ছুটে যেত হয়ত ঘুমিয়ে পড়েছিলেন বা মাথা ব্যথা ছিল, তাহলে দিনে বার রাকয়াত নামায আদায় করে নিতেন। (আহমাদ, ৬/৯৫)

অপর বর্ণনায় এলেছে রাতে যদি ঘুমিয়ে পড়তেন অথবা অনুস্থ থাকতেন তাহলে

দিনের বেলায় বার রাকয়াত নামায পড়ে নিতেন। (যুসলিয়, ১/৫১৫)

যখন হযরত উষ্মে সালমা (রা.) রাসূল (সা.) কে আসরের পর দুই রাকয়াত নামায পড়তে দেখেন, তখন প্রশ্ন করেন এটা কিসের নামায? তার জবাবে রাসূল (সা.) বলেন : “হে আবু উমাইয়ার কন্যা! তুমি আসরের পর এ দু’রাকয়াত নামায সম্পর্কে জানতে চেয়েছো। আমার নিকট আবদুল কায়েস গোত্রের কিছু লোক এসেছিল। তাদের সাথে ব্যস্ততার কারণে যোহরের পরে দু’রাকয়াত সুন্নাত নামায পড়তে পারিনি। এ দু’রাকয়াত হলো সেই দু’রাকয়াত নামায।” (বুখারী, ফতহুল বারী ৩/১০৫)

তিনি যোহরের পূর্বের চার রাকয়াত নামায না পড়তে পারলে তা পরে পড়ে নিতেন। (তিরমিয়াই, হাদীস নম্বর ৪২৬)

এসব হাদীস থেকে বুঝা যায় যে, সুন্নাত ও নফল ছুটে গেলে পরে তা আদায় করে নেওয়া যাবে।

– আমল করুল হ্বার আশা রাখতে হবে সাথে সাথে এ ভয়ও থাকতে হবে যে, আমল করুল নাও হতে পারে। হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাসূল (সা.) কে এ আয়াত সম্পর্কে জিজ্ঞেস করলামঃ

«وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا أَتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجْلَهُ»۔ (المؤمنون : ٦٠)

“যারা যা কিছু দিয়ে থাকে এবং তাদের অন্তর ভীত থাকে।” বললাম যারা মদপান করে এবং ছুরি করে? তিনি বললেন : না। হে সিদ্দীকের কন্যা! কিন্তু তারা হলো যারা রোষা রাখে, নামায পড়ে, সাদ্কা করে এবং তারা আশঙ্কা করে যে, তাদের আমল হয়ত করুল হবে না। এরা ভালো কাজে দ্রুত এগিয়ে আসে। (তিরমিয়াই ৩১৭৫; সিলসিলা সহীহা বি. ১, নম্বর ১৬২)

হযরত আবু দারদা বলেন, যদি আমি নিশ্চিত হতে পারি যে, আল্লাহ তা’আল্লা আমার এক রাকয়াত নামায করুল করেছেন, তাহলে তা আমার জন্য এ দুনিয়া ও এর মাঝে যা কিছু রয়েছে তার চেয়েও উত্তম হবে। কেননা মহান আল্লাহ বলেছেনঃ “নিশ্চয় আল্লাহ করুল করবেন মুস্তাকীদের নিকট হতে।” (তাফসীদে ইবনে কাসীর ৩/৬৭)

মুমিনের গুণাবলীর অন্যতম হলো যে, সে আল্লাহ'র পালনীয় কর্তব্যের সামনে নিজেকে তুচ্ছ জ্ঞান করবে। নবী করীম (সা.) বলেন : “কোন ব্যক্তি যদি জন্ম থেকে মৃত্যু পর্যন্ত নিজের মুখমণ্ডলকে ধুলায় লুক্ষিত রাখে আল্লাহ'র সজ্জাটিলাভের জন্য তাহলে কিয়ামতের দিন এটাকে সে তুচ্ছজ্ঞান করবে।” (আহমদ ৪/১৮৫ : সহীহ আল-জামে ৫২৪৯)

যে ব্যক্তি সত্যিকার অর্থে আল্লাহ'কে চিনতে পেরেছে এবং নিজের কর্তব্য সম্পর্কে জানতে পেরেছে সে বুঝতে পারবে ক্ষে, তার যা পুঁজি রয়েছে তা দ্বারা পরিত্রাণ পাবার কোনই সত্ত্বাবনা নেই। কেবলমাত্র তিনি যদি বিশেষ দয়া ও রহমত করেন তবেই মুক্তি লাভের আশা করা যায়।

৬। বিভিন্ন ধরনের ইবাদতে আজ্ঞানিরোগ : মহান আল্লাহ'র অনুগ্রহ যে, তিনি তার বান্দাহ্দের জন্য বিভিন্ন ধরনের ইবাদত করার সুযোগ রেখেছেন। এরমাঝে কিছু ইবাদত রয়েছে শারীরিক, যেমন নামায, আবার কিছু রয়েছে আর্থিক যেমন ধাকাত, সদকা, আবার কিছু রয়েছে উভয়টির সংমিশ্রণে যেমন হজ্র ও উমরাহ। কিছু রয়েছে জিহবার যেমন যিকির, দু'আ। একই ইবাদত আবার ভাগ হয়েছে ফরজ, সুন্নাত, মুস্তাহাব ইত্যাদি ভাগে। সুন্নাত নামায কিছু রয়েছে বার রাকয়াত, আবার কিছু রয়েছে চার রাকয়াত ইত্যাদি। মানুষের প্রবৃত্তি ও বিভিন্ন রকমের রয়েছে। কেউ কিছু আমল করতেই ঝুঁত হয়ে পড়ে, আবার অনেকেই বিভিন্ন ধরনের আমল করে আনন্দ পায়। মহান আল্লাহ' জান্মাতে বিভিন্ন ইবাদতের জন্য বিভিন্ন গেইট তৈরি করে রেখেছেন যেন তার বান্দাহ্দের সেগুলো দিয়ে জান্মাতে প্রবেশ করতে পারে। হ্যন্ত আবু হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত হয়েছে। রাসূল (সা.) বলেছেন :

“مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ نُوْدِيَ مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ  
يَا عَبْدَ اللَّهِ هَذَا خَيْرٌ فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاةِ دُعِيَ مِنْ  
بَابِ الصَّلَاةِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجِهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ  
الْجِهَادِ وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ دُعِيَ مِنْ بَابِ

الصَّدْقَةِ - (رواه البخاري) (١٧٩٨)

“যে বাক্তি জোড়া জোড়া আল্লাহর পথে দান করলো, জান্নাতের দরজা থেকে ডাকা হবে, হে আল্লাহর বান্দাহ! এটা খুবই উত্তম। তোমাদের মাঝে যে নামায়ী, সে নামাযের ফটক দিয়ে প্রবেশ কর। হে জিহাদকারী! জিহাদের তোরণ দিয়ে জান্নাতে প্রবেশ কর। হে রোয়াদার! রাইজান গেট দিয়ে প্রবেশ কর। হে দানকারী! সাদকার দরজা দিয়ে জান্নাতে প্রবেশ কর।” (বুখারী, হাদীস নব্বর ১৭৯৮)

এর উদ্দেশ্য হলো বেশী বেশী নফল ইবাদত কর। আর ফরজতো অবশ্যই আদায় করতে হবে। নবী করীম (সা.) বলেন : “পিতা হলো জান্নাতের মধ্যম দরজা।” (তিরমিয়ী, হাদীস নব্বর ১৯০০; সহীহ আল-জামে ৭১৪৫) অর্থাৎ পিতার খিদমত করলে জান্নাতে প্রবেশের পথ প্রশস্ত হবে।

এধরনের বিভিন্ন ইবাদত হতে ফায়েদা নেয়া সত্ত্বে ঈমানের দুর্বলতার চিকিৎসায় এবং বেশী বেশী আমল করার যা করতে সাধারণত অন্তরে আকর্ষণ সৃষ্টি হয়। সাথে সাথে ফরজ ওয়াজিবের উপর আমল অবশ্য জারি রাখতে হবে। আমরা এ ব্যাপারে একটি উদাহরণ পেশ করছি। এক বাক্তি এসে রাসূল (সাঃ)-এর নিকট তার আল্লার কাঠিন্যাতার ব্যাপারে অভিযোগ পেশ করলে রাসূল (সা.) তাকে বললেন : তুমি কি চাও যে, তোমার অন্তর নরম হোক এবং তোমার প্রয়োজন পূরা হোক? তুমি ইয়াতীমের প্রতি দয়া কর, তার মাথায় হাত বুলিয়ে দাও এবং তাকে তোমার খাবার থেকে খাওয়াও তোমার অন্তর নরম হবে এবং তোমার প্রয়োজন পূরা হবে।” (তবাবানী, এ হাদীসের পক্ষে আরো হাদীস বর্ণিত হয়েছে। দেখুন সিলসিলা সহীহা ২/৫৫৩)

এটা দুর্বল ঈমানের চিকিৎসার ক্ষেত্রে প্রতাক্ষ প্রমাণ এটাকে আমরা কাজে লাগাতে পারি।

৭। ঈমানের দুর্বলতার চিকিৎসার অন্যতম হলো খারাপ পরিধিতির আশঙ্কা করা। কেননা, এটি একজন মুসলমানকে আনুগত্যের পানে উদ্বৃদ্ধ করে এবং অন্তরে ঈমানকে ত্বরতাজা করে। খারাপ পরিধিতির আশঙ্কা করা হয় অনেক ক্ষমতাদে। যেমনটি ঈমানের দুর্বলতা, গুনাহে লিঙ্গ থাকা। নবী করীম (সা.) এর অনেক চিত্ত উদ্বেগ করেছেন। যেমন নবী করীম (সা.) বলেন :

مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتْهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ بِهَا فِي  
بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ حَالِدًا مُخْلَدًا فِيهَا أَبَدًا ، وَمَنْ شَرَبَ  
سَمًا فَقُتِلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَحَسَّأُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ حَالِدًا مُخْلَدًا  
فِيهَا أَبَدًا ، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقُتِلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَرَدَّى  
فِي نَارِ جَهَنَّمَ حَالِدًا مُخْلَدًا فِيهَا أَبَدًا । (صحيح مسلم رقم

(۱.۹)

“যে ব্যক্তি নিজেকে কোনো লোহখণ্ড দ্বারা হত্যা করলো, সেই লোহখণ্ড তার হাতে থাকবে এবং জাহানামের ভিতর সে তা দ্বারা তার গেটে আঘাত করতে থাকবে, সে চিরদিন জাহানামে থাকবে। যে ব্যক্তি কোনো পাহাড় থেকে ঝাপ দিয়ে পড়ে নিজেকে হত্যা করবে, সে জাহানামের আগুনে ঝাপ দিতে থাকবে, সে চিরদিন সেখানে থাকবে। আর যে ব্যক্তি বিষপান করে আঘাতহত্যা করবে, তাকে জাহানামে বিষপান করতে দেয়া হবে, সে তা অব্যাহতভাবে পান করতে থাকবে। সে চিরদিন জাহানামে থাকবে।” (সহীহ মুসলিম, হাদীস নম্বর ১০৯)

নবী করীম (সা.)-এর যুগে এ ধরনের অনেক ঘটনা ঘটেছে। যেমন সেই ব্যক্তির ঘটনা যে মুসলমান সৈন্যদের মাঝে ছিল এবং প্রচণ্ড বিক্রমে কাফেরদের সাথে যুদ্ধ করছিল। তার মতো এত বীরবিক্রমে আর কেউ যুদ্ধ করছিল না। নবী করীম (সা.) বললেন : সে নিশ্চয় জাহানামী হবে। তখন একজন মুসলমান তাকে দূর থেকে পর্যবেক্ষণ করছিল। দেখা গেল ঐ ব্যক্তি মারাত্মক আহত হয়ে পড়ে, এজন্য সে দ্রুত মৃত্যুবরণ করার মানসে তার তরবারিকে বুকের মাঝে ঢুকিয়ে দিয়ে আঘাতহত্যা করে। (ঘটনাটি বুখারী শরাফতে রয়েছে। দেখুন ফাতহল বারী ৭/৪৭১)

খারাপ পরিগতির অনেক ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। বিভিন্ন ঘটনায় এ ব্যাপারে অনেক ঘটনাই বর্ণিত হয়েছে। হয়েরত ইবনুল কাইয়োম (রহ.) তার রোগ ও এর চিকিৎসা নামক ঘটনায় উল্লেখ করেছেন যে, কোন এক ব্যক্তিকে তার মৃত্যুর সময় বলা হলো আপনি ‘লা-ইলাহা ইল্লারাহ’ বলুন, সে বলল তা বলতে পারি না।

আরেক জনকে বলা হয়, বলুন 'লা-ইলাহা ইল্লাহ' তখন সে মাথা দুলিয়ে গান গাইতে লাগলো। আরেক জন ব্যবসায়ীকে বলা হলো 'লা-ইলাহা ইল্লাহ' বলতে, যে ব্যবসা বাণিজ্য নিয়েই সর্বদা শশগুল থাকতো- সে বলতে লাগলো আরে এটি খুবই ভাল মাল, আপনার মতো লোকই তো এটা কিনতে পারে, এর দামও খুব সন্তা, এরপর মৃত্যুবরণ করলো। বলা হয়ে থাকে যে, বাদশা নাসের এর কয়েকজন সৈনের মৃত্যু ঘনিয়ে এলে তাদেরকে 'লা-ইলাহা ইল্লাহ' বলতে বলা হলে বলে, আমার মালিক হলো বাদশা নাসের একথা বলতে বলতেই মারা গেলো। আরেক জনকে বলা হলো বলুন 'লা-ইলাহা ইল্লাহ' তখন সে বলল, এই ঘরটাকে ঠিক করিও, ওর মাঝে এই এই সম্পদ আছে, উমুক বাগানে এই এই কাজ করিও। একজন সুদখোরকে বলা হলো বলুন 'লা-ইলাহা ইল্লাহ' তখন সে বলল, শতকরা দশভাগ দিতে হবে শতকরা দশভাগ দিতে হবে, বলতে বলতে মৃত্যুবরণ করল। (রোগ ও চিকিৎসা মূল আরবী নাম আদন।) ওয়া আদন'য়া, মাকতাবতু দ্বারা প্রকাশিত, পৃ. ১৭০)

অনেকের আবার মৃত্যুকালে মুখমণ্ডল বিবর্ণ হয়ে গিয়েছিল, কারো চেহারা কেবলা থেকে অন্যদিকে ফিলে গিয়েছিল, এ ধরনের অগণিত ঘটনা রয়েছে যা থেকে বুঝা যায় যে, তার মৃত্যু হয়েছে খারাপ পরিণতি বা 'সুউল খাতেমা' (سُوءُ الْخَاتَمَة) -এর মাধ্যমে। এ থেকে আল্লাহর নিকট সর্বদা পানাহ চাইতে হবে।

৮। বেশী বেশী মৃত্যুকে স্বরণ : রাসূল (সা.) বলেন : "তোমরা স্বাদ-আদাদনকারী ধরসকারী বস্তুকে বেশী বেশী স্বরণ কর অর্থাৎ মৃত্যুকে।" (তিরমিয়া, হাদীস নথর ২৩০৭; সহীহ আল-জামে ১২১০)

মৃত্যুকে স্বরণ করলে তা মানুষকে গুনাহ থেকে বিরত রাখে এবং কঠিন অস্তুরণকে নরম করে দেয়। কেহ যদি সংকট অবস্থায় মৃত্যুকে স্বরণ করে তাহলে তার জন্য সরকিছু প্রশংসন হয়ে যায়। মৃত্যুকে স্বরণ করার সহজ পদ্ধা হলো কবর জিয়ারত করা, কবর জিয়ারত করতে নবী করীম (সা.) নির্দেশ দিয়েছেন, তিনি বলেছেন : "আমি তোমাদেরকে কবর জিয়ারত করতে নিষেধ করেছিলাম, এবল তোমরা কবর জিয়ারত করতে পার। কেননা তা অস্তুরকে নরম করে দেয়, চক্রকে অশ্রুসিঙ্ক করে এবং পরকালের কথা স্বরণ করিয়ে দেয়। তোমরা কবর

জিয়ারত করা ত্যাগ করিও না।" (হাকেম ১/৩৭৬; সহীহ আল-জামে ৪৫৮৪)

মুসলমানের জন্য কাফেরের কবর জিয়ারত করাও জায়েয়। এর প্রমাণ হলো যা সহীহ হাদীসে এসেছে যে, নবী করীম (সা.) তাঁর মায়ের কবর জিয়ারত করেছিলেন, অতঃপর তিনি কাদতে শুরু করেন এবং আশেপাশের সবাইকে কান্দিয়েছিলেন (অর্থাৎ তাঁর কান্দায় সকলেই কেঁদেছেন)। অতঃপর তিনি বলেন, "আমি আল্লাহর কাছে অনুমতি চেয়েছিলাম যে আমি আমার মায়ের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করি, কিন্তু আমাকে অনুমতি দেয়া হয়নি। এরপর আমি তার কবর জিয়ারত করার অনুমতি চেয়েছিলাম তখন আমাকে অনুমতি দেয়া হয়। সুতরাং তোমরা কবর জিয়ারত কর। কেননা তা মৃত্যুকে স্বর্গ করিয়ে দেয়।" (মুসলিম, ৩/৬৫)

কবর জিয়ারত হল অন্তকরণকে নরম করার জন্য এক বিরাট মাধ্যম। এর দ্বারা জিয়ারতকারী যেমন উপকৃত হন, তেমনিভাবে কবরবাসীও উপকার লাভ করে থাকেন। কেননা কবরবাসীর জন্য সেখানে দু'আ করতে হয়। রাসূল (সা:) কবরস্থানে গেলে এ দু'আ পাঠ করতেন :

السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ  
وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنَّا وَالْمُسْتَأْخِرِينَ وَإِنَّ شَاءَ

اللَّهُ بِكُمْ لَاحِقُونَ - (রواه مسلم رقم ৭৭৪)

"মুমিন মুসলমান কবরবাসী! আপনাদের উপর শান্তি বর্ষিত হোক। আল্লাহ আমাদের পূর্বে এবং পরে আগমনকারীদের প্রতি রহম করুন। আল্লাহ চাহেন তো আমরা অচিরেই আপনাদের সাথে মিলিত হবো।" (মুসলিম হাদীস নম্বর ৯৭৪)

যে ব্যক্তি কবর জিয়ারতের ইচ্ছা পোষণ করবে তাকে অবশ্যই এর আদব-কায়দা রক্ষা করতে হবে- অন্তকরণকে এজন্য পরকালমুখী করার চেষ্টা করতে হবে এবং আল্লাহর উদ্দেশ্যে বের হতে হবে, মাটির নিচে যারা চলে গেছে তাদের কথা চিন্তা করতে হবে, তারা পরিবার পরিজন ছেড়ে আজ কোথায় চলে গেছে টাকা-পয়সা, ধন-সম্পদ সব ফেলে রেখে গেছে, তাদের আরো কত আশা-আকাশকা ছিল তা

কোথায় চলে গেছে, কবরে মাটি আজ তাদের ছেলে মেয়েদেরকে ইয়াতীম করে দিয়েছে, স্ত্রীকে বিধবা করেছে ... এসব চিন্তা করতে হবে। চিন্তা করতে হবে কিভাবে মৃত ব্যক্তির পা অচল হয়ে গেছে, চোখ দৃষ্টিহীন হয়ে গেছে পোকামাকড় জিহবা ও শরীরকে খেয়ে ফেলেছে, মাটি তার সব কিছুকে মলিন করে দিয়েছে...। (তাজকিরা, কুরতুবী, পৃ. ১৬ এবং তৎপরবর্তী।)

যে ব্যক্তি বেশী বেশী মৃত্যুর কথা শ্বারণ করবে সে তিনটি জিনিস লাভে ধন্য হবে—  
(১) দ্রুত তাওবা করা, (২) অস্তরকে অল্পে তুষ্টি করা এবং (৩) ইবাদতে আগ্রহী হওয়া। আর যে ব্যক্তি মৃত্যুকে ভুলে যাবে সে তিনটি বস্তু দ্বারা নিগৃহীত হবে—  
(১) তাওবা করতে শৈথিল্যতা, (২) তকদীরে যা মিলে তাতে সন্তুষ্ট না হওয়া এবং (৩) ইবাদতে অলসতা।

মানুষের মনে যে বিষয়টি খুব বেশী দাগকাটে তা হলো কোনো মৃত্যুর দুয়ারে উপনীতি ব্যক্তির শেষ প্রহরগুলি দেখা যখন দ্রুত শাস-প্রশ্বাস বের হয় মৃত্যুর খিচুনী আসে, চোখ কিভাবে চারিদিকে দৃষ্টি ফেরায় ইত্যাদি। এসব দেখলে এমনিতে চোখ থেকে ঘূঢ় পালায়, শরীর কোনো আরাম নিতে চায় না এবং পরকালের জন্য কাজ করতে মন আগ্রহী হয়ে ওঠে। হ্যারত হাসান বসরী (রহ.) এক অসুস্থ ব্যক্তিকে দেখতে গেলেন। তিনি গিয়ে দেখেন সে মৃত্যু যত্নায় ছটফট করছে। তিনি তার কষ্ট ও যাতনা দেখে যখন বাড়ি ফিরে আসেন তখন তাঁর চেহারা বিবর্ণ হয়ে যায়। বাড়ি এলে পরিবারের লোকজন বলে, আসুন খাবার খেয়ে নিন। তিনি বললেন, তোমরা খানাপিলা কর। আল্লাহর শপথ! আজকে যে মৃত্যু যাতনা দেখলাম এর জন্যই এখন থেকে শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করা পর্যন্ত কাজ করে যাব। (তাজকিরা, পৃ. ১৭)

মৃত্যুর পুরাপুরি অনুভূতি আসে জানায় নামায পড়লে, লাশ ধাড়ে করে বহন করলে এবং করবে দাফন করতে নিয়ে গেলে। করবের উপর মাটি-চাপা দেয়ার সময় পরকালের কথা মনে পড়বেই।

নরী করীম সাজ্জাহ আলাইহি ওয়াসাল্লাম বলেন :

عُوْدُواْ الْمَرْيِضَ وَاتَّبِعُواْ الْجَنَائِزَ تَذَكِّرُكُمُ الْآخِرَةَ - (رواد)

أحمد ٤٨/٣ وهو في صحيح الجامع (٤٠٩)

“তোমরা অসুস্থ ব্যক্তিকে দেখতে যাও- দেবা শুশ্রা কর এবং জানায়ার অনুসরণ কর, তাহলে তা তোমাদেরকে পরকালের কথা শ্রবণ করিয়ে দেবে।” (আহমদ ৩/৪৮; সহীহ আল-জামে ৪১০৯)

এছাড়াও জানায়ার অনুসরণ করলে অনেক নেকী পাওয়া যায়। রাসূল (সা.) বলেনঃ “যে ব্যক্তি মৃত ব্যক্তির বাড়ী থেকে জানায়া অনুসরণ করবে, (মুসলিম শরীফের বর্ণনায়- যে ব্যক্তি কোনো মুসলিমানের জানায়া ঈমান ও নেকীর আশায় অনুসরণ করবে) নামায পড়া অবধি, তাহলে সে এক কিরাত নেকী পাবে। আর কেউ যদি দাফন করা পর্যন্ত উপস্থিত থাকে, তাহলে দুই কিরাত নেকী পাবে। রাসূল (সা.)-কে জিজের করা হলো ও হে আল্লাহর রাসূল! দুই কিরাত কি? তিনি বললেনঃ দু'টি বিরাট পাহাড়ের সমান। (অগর বর্ণনায়ঃ প্রত্যেক কিরাত ওহুদ পাহাড়ের মতো।)” (বুখারী, মুসলিম, আহকামুজ জানায়ে, আলবানী, পৃ. ৬৭)

আমাদের সালফে সালেইনরা কাউকে গুনাহ করতে দেখলে তাকে মৃত্যুর কথা শ্রবণ করিয়ে দিতেন। সালফেঃ গুলাহীনের এক মজলিসে এক ব্যক্তি অন্যের গীরিত করছিল। তিনি তাকে বললেনঃ আপনি শ্রবণ করুন সেই অবস্থার কথা যখন আপনার দুই চোখের উপর সূতী কাপড় টেনে দেয়া হবে অর্থাৎ কাফন পরাণ হবে।

৯। পরকালের মনজিলের কথা শ্রবণ করা। ইমাম ইবনুল কাহয়েম (রহ.) বলেনঃ যদি তার চিন্তাধারা সঠিক হয় তাহলে তার দূরদৃষ্টি বুলে যাবে। এটি অন্তরে আলোকবর্তিকা। এর দ্বারা সে দেখতে পাবে জান্নাত-জাহানাম, আল্লাহ তার প্রিয় বান্দাহুদের জন্য কি তৈরী করে রেখেছেন এবং তাঁর অবাধ্য বান্দাহুদের জন্য কি শান্তির বাবস্থা রেখেছেন। সে দেখতে পারে মানুষ ভীত সন্ত্রস্ত হয়ে কবর থেকে বের হচ্ছে, ফিরিশতারা তাদেরকে চারিদিক থেকে ঘিরে রেখেছে। মহান আল্লাহ তা'আলা এসে উপস্থিত, তাঁর জন্য সিংহাসন তৈরী করে রাখা হয়েছে তিনি বিচারের জন্য বসেছেন, তাঁর আলোতে পৃথিবী আলোকিত হয়েছে। সবার হাতে আমলনামা দেয়া হবে, সাক্ষা-প্রমাণ হাজিব এবং মিজান স্থাপন করা হয়েছে,

বাদী-বিবাদী উপস্থিতি। পাঞ্জাদার তার দাবী নিয়ে উপস্থিতি। পিপাসার্ত হয়ে সব দিশেহারা, হাউজে কাওসারে উপস্থিতি, পুলসিরাত স্থাপন করা হয়েছে, আলো বল্টন করা হয়েছে কেউ কেউ তো অঙ্ককারে হাবুড়বু থাক্কে। কত লোক পুলসিরাত থেকে জাহানামে ছিটকে পড়ছে। সে দেখতে পাবে এই ক্ষণস্থায়ী দুনিয়ার চিত্র আর চিরস্থায়ী পরকালের অবস্থা।” (মাদারেজুস সালেকীন, ১/১২৩)

কুরআন মজীদে পরকালের বিভিন্ন চিত্র বর্ণিত হয়েছে। যেমন সূরা কাফ, ওয়াকিয়া, সূরা নাবা, মুতাফ্ফিফীনে। এ ব্যাপারে অনেক কিতাবও রচিত হয়েছে সে সব পাঠ করা উচিত।

১০। যেসব বিষয় ইমানকে তরতাজ্ঞা করে তা হলো প্রাকৃতিক কোনো কিছু দেখলে পরকালের চিত্তা করা। যেমন বুখারী ও মুসলিম শরীফে বর্ণিত হয়েছে। রাসূল (সা.) যখন আকাশে কালোমেঘ দেখতে পেতেন তখন চেহারায় একটা শক্তার ভাব ফুটে উঠতো। হয়তু আয়েশা (রা.) বলেন, হে আল্লাহর রাসূল! লোকজনকে দেখি মেঘ দেখলে আনন্দিত হয় এ বলে যে, বৃষ্টি নামবে। আর আপনাকে দেখি চিন্তিত, যা আপনার চেহারা দেখলেই বুঝা যায়। তখন তিনি বললেন : হে আয়েশা! আমাকে কে নিশ্চয়তা দিবে যে এতে আযাব নেই। এক সম্প্রদায়কে মেঘ-বাতাস দ্বারা শাস্তি দেয়া হয়েছিল। তারা মেঘ দেখে বলেছিল এইতো বৃষ্টি আসছে।” (মুসলিম, হাদীস নব্র ৮৯৯)

নবী করীম (সাঃ) সূর্য গ্রহণ দেখলে ভয়ে ভীত হয়ে পড়তেন। হয়তু আবু মূসা (রা.) হতে বর্ণিত। “যখন সূর্য গ্রহণ লাগতো তখন রাসূল (সা.) ভীত সন্ত্রস্ত হয়ে নামাযে দাঁড়িয়ে যেতেন যে, হয়তবা কিয়ামত সংঘটিত হতে যাচ্ছে।” (ফতহল বারী ২/৪৫)

নবী করীম (সা.) চন্দ বা সূর্য গ্রহণ লাগলে আমাদেরকে নামাযে দাঁড়াতে নির্দেশ দিতেন এবং জানিয়েছেন যে, এগুলো হলো আল্লাহর নির্দেশ যা দ্বারা তিনি তার বাল্পাহুদেরকে ভয়ভীতি দেখান।

একথা নিঃসন্দেহে সঠিক যে, এসব বাহ্যিক নির্দেশ দেখলে এবং এর দ্বারা

ত্যক্তি আসলে ঈমান নবরূপ লাভ করে আল্লাহমুর্রী হয়। আল্লাহর শক্তি ও কুদরত, তাঁর শান্তি ও আঘাতের কথা স্মরণ হয়। হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাসূল (সা.) আমার হাত ধরে তাঁদের দিকে ইশারা করে বলেন : “হে আয়েশা! এর অনিষ্ট থেকে আল্লাহর নিকট পানাহ চাও, কেননা এটাই (কুরআনে বর্ণিত) [অক্ষকার রাত্রির অনিষ্ট থেকে যখন তা সমাগত হয়।]” (আহমাদ ৬/২৩৭; সিলসিলা সহীয়া ৩৭২)

তেমনিভাবে ধৰ্মস্থান্ত জাতির আবাসস্থল এবং কাফের জালেমদের কবরের পাশ দিয়ে অতিক্রম করার সময় তা দেখে মনে মনে চিন্তা করা এবং তা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করা। হযরত ইবনে উমর (রা.) হতে বর্ণিত। “রাসূল (সা.) যখন হিয়েরবাসীদের আবাসস্থল অতিক্রম করে যাচ্ছিলেন তখন তিনি তার সাহাবীদের বলেন, তোমরা এই শান্তিপ্রাণদের এলাকায় ঢুকবে ক্রন্দনরত অবস্থায়। তোমরা ক্রন্দনরত অবস্থা ব্যাকিরেকে সেখানে প্রবেশ করলে তাদের মতো আক্রান্ত হবার সম্মত আশংকা রয়েছে।” (বুখারী, হাদীস নবুর ৪২৩)

আজকাল লোকজন সেখানে যায় ভূমণ্ডের উদ্দেশ্যে, এরপর সেখানে গিয়ে ছবি তুলে। তাই বিষয়টি গভীরভাবে চিন্তা করে দেখা প্রয়োজন।

১১। ঈমানী দুর্বলতার জন্য সর্বোক্তম চিকিৎসা হলো সর্বদা আল্লাহর স্মরণ বা ধ্যাকির। মহান আল্লাহ এ ব্যাপারে নির্দেশ দিয়ে বলেন :

“يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا۔” (الاحزاب : ৪১)

“হে ঈমানদারগণ! তোমরা আল্লাহকে বেশী বেশী স্মরণ কর।” (সূরা আহ্যাব : ৪১)

যারা তাকে বেশী বেশী স্মরণ করবে তাদের সফলতার ব্যাপারে ঘোষণা দিয়ে আল্লাহ বলেন :

“وَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ۔” (الجمعة : ১০)

“তোমরা আল্লাহকে বেশী বেশী স্মরণ কর, তাহলে আশা করা যায় যে, তোমরা

নকলকাম হবে।” (সুরা আল-জুমুয়া : ১০)

আল্লাহর শরণ বা যিকিরি সবচেয়ে বড় জিনিস। মহান আল্লাহ বলেন : “এবং আল্লাহর শরণ। এটা সব চেয়ে বড়।” রাসূল (সা.) এই বাক্তিকে লক্ষ্য করে বলেন যার নিকট ইসলামী শরীয়তের বিধি-বিধান বেশী বলে মনে হয়ে থাকে : “তোমার জিহবা যেন সর্বদা আল্লাহর শরণে সিঁজ থাকে।” (তিরমিয়ী, হাদীস নম্বর ৩৩৭৫)

ঈমানকে মজবুত করতে হলে অবশ্যই সদা সর্বদা আল্লাহকে শরণ করতে হবে। মহান আল্লাহ বলেন : “যখন ভুলে যাবে তখন তোমার প্রভুকে শরণ কর।” আল্লাহর শরণে অন্তরে যে সুপ্রতিক্রিয়া ঘটে তা নর্ণনা করে মহান প্রভু বলেন :

«أَلَا يَذْكُرُ اللَّهُ تَطْمِئْنَ الْقُلُوبُ» - (الرعد : ٤٨)

“জেনে রাখ! প্রকৃত পক্ষে আল্লাহর শরণেই অন্তরসমূহ শান্তি পায়।” (সূরা রাদ : ২৮)

অনেকেই বিভিন্ন আশল যেমন নাফল নামায, তাহাজুদ নামায আদায় করতে কষ্ট অনুভব করে। তাদের জন্য সহজ হলো সর্বদা দু'আ-দরুন্দ এবং যিকিরি-আয়কার আদায় করা। এখানে কিছু দু'আর কথা উল্লেখ করা হলো। যেমন :

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ  
وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» -

অর্থাৎ- “আল্লাহ ব্যতীত কোনো ইলাহ নেই। তিনি এক, তার কোন অংশীদার নেই। তার জন্যই রাজত্ব এবং প্রশংসা। আর তিনি সব কিছুর উপর ক্ষমতাবান।”

«سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ» -

অর্থাৎ- আল্লাহ পবিত্র এবং সমস্ত প্রশংসন একমাত্র তারই জন্য। আল্লাহ পবিত্র, মহান মর্যাদাশীল। (মুসলিম, হাদীস নম্বর ৪৮২)

«حَوْلٌ وَلَا قُوَّةً إِلَّا بِاللَّهِ» -

অর্থাৎ- “আল্লাহর অনুগ্রহ ছাড়া পাপ থেকে বিরত থাকা এবং পুণ্য কার্য করা যায় না।”

এছাড়াও রয়েছে সকাল সন্দ্যার দু'আ, মসজিদে প্রবেশের দু'আ, মসজিদ থেকে

বের হবার দু'আ, ঘুমাবার দু'আ ঘূম থেকে জাগার দু'আ ইত্যাদি। অর্থাৎ একজন মুসলমানকে উঠতে-বসতে, চলতে-ফিরতে, যে কোনো কাজ করতে আল্লাহকে শ্রণ করতে হবে।

১২। যে সব বিষয় ইমানকে তরতাজা করে তার মধ্যে অন্যতম হলো মুনাজাত বা একান্তভাবে আল্লাহকে ডাকা। বাস্তা যত বেশী আল্লাহর একান্ত বাধ্যত হবে তার কাছে সব সময় অবনত হয়ে থাকবে তার নিকটবর্তী হবে।

রাসূল (সা.) বলেন :

**أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ** - (رواه مسلم ৬৮২)

“বাস্তা সিজদাবনত অবস্থায় তার রবের সবচেয়ে বেশী নিকটবর্তী হয়। সুতরাং তোমরা বেশী বেশী দু'আ কর।” (মুসলিম, হাদীস নংৰ ৪৮২)

কেননা সিজদাবনত অবস্থায় বাস্তা বেশী অনুগত থাকে যখন বাস্তা তার মন্তককে মাটিতে মিশিয়ে রাখে তখনই তার রবের বেশী নিকটবর্তী হয়। ইমাম ইবনুল কাইয়েম (রহ.) অত্যন্ত প্রাঞ্জল ভাষায় এক দু'আর কথা উল্লেখ করেছেনঃ “আপনার ইজ্জতের মাঝামে আমি গ্রাহন করছি। আপনার রহমত ব্যক্তিত আমার অপমান থেকে বোচার কোনো পথ নেই। আমি আপনার শক্তির দ্বারা আমার দুর্বলতা দূর করতে চাই। আপনার মুখপেক্ষেহীনতার মাঝামে আমার দারিদ্র্যতা দূর করতে চাই। আমার এই গিথুক কপাল আপনার সামনে লুঁঠিত। আমি ছাড়াও আপনার অনেক বাস্তা রয়েছে, কিন্তু আপনি ছাড়া আমার আর কোনো আশ্রয় ও পরিত্রাণ নেই। আমি আপনার নিকট মিসকিনের মতো ভিজ্ঞ জাচ্ছি। অনুগতের মতো কাতর গ্রাহন করছি। ভীতসন্ত্রন্তের মতো ডাকছি। যে আপনার নিকট ভয়ে তার পা নিছু করেছে, নাক ধূলায় ধূসরিত করেছে, যার চক্ষু দিয়ে অশ্রু গড়িয়ে পড়ছে এবং আপনার তয়ে যার অন্তর কেঁপে উঠেছে।” যখন বাস্তা এ ধরনের বাক্য দ্বারা মুনাজাত করবে তখন তার অন্তরে দ্বিমান অবশ্যই অনেকগুণ বৃক্ষি পাবে।

তেমনিভাবে আল্লাহর দরবারে নিজের দারিদ্র্যতার কথা গ্রাহ্য করলে দ্বিমান মজবুত হয়। মহান আল্লাহ আমাদেরকে অবহিত করেছেন যে, আমাদের সব কিছুতেই প্রয়োজন রয়েছে, আল্লাহ কোনো কিছুতেই প্রয়োজন নেই। তিনি বলেনঃ

«يَا يٰ أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ  
الْحَمِيدُ» - (فاطر : ১০)

“হে মানুষ! তোমরা সকলেই দরিদ্র। আর আল্লাহ হলেন ধনী, অভাব মুক্ত প্রশংসিত।” (সূরা ফাতির : ১৫)

১৩। কামনা-বাসনা কম করা। ইমানকে তাজা করতে এটি খুবই শুরুত্তপূর্ণ বিষয়। ইমাম ইবনল কাইয়োম (রহ.) বলেন, এই আয়তে বিশেষ শুরুত্তপূর্ণ বিষয় রয়েছে :

«أَفَرَأَيْتَ أَنْ مَتَعْنَهُمْ سَتِينَ - ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعْدُونَ -

مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمْتَعِنُونَ» - (الشعراء : ২০৫-২০৭)

“আপনি ভেবে দেখুনতো, যদি আমি তাদেরকে বছরের পর বছর ভোগ-বিলাস করতে দেই, অতঃপর যে বিষয়ে তাদেরকে ওয়াদা দেয়া হতো, তা তাদের কাছে এসে পড়ে, তখন তাদের ভোগ-বিলাস তাদের কি উপকারে আসবে? (সূরা উয়ারা : ২০৫-২০৭)

«كَانَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِّنَ النَّهَارِ» - (যুনস : ৪০)

“মনে হয় যেন তারা দিনের এক মুহূর্ত অবস্থান করেছে।” (সূরা ইউনস : ৪৫)

এই হচ্ছে দুনিয়ার অবস্থা, তাই মানুষের উচিত্ব বেশী আশা আকাঙ্ক্ষা না করা এ বলে যে, আমি অবশ্যই আরো বাঁচবো, আরো বেশ কিছু দিন বেঁচে থাকবো। সালকে সালেইনের কয়েকজন এক ব্যক্তিকে বলেন, আমাদেরকে যোহরের নামায পড়ান। তখন সে বাস্তি বলেন, আমি যদি যোহরের নামায পড়াই, তাহলে আসরের নামাযে ইমারতি করতে পারবো না। তখন তিনি তাকে বলেন, “মনে হয় আপনি আশা করছেন যে, আপনি আসর পর্যন্ত বেঁচে থাকবেন। আমরা বেশী আশা- আকাঙ্ক্ষা থেকে আল্লাহর কাছে পানাহ চাই।”

১৪। দুনিয়াকে নগণ্য মনে করতে হবে, যেন এর প্রতি অন্তরের টান বা আকর্ষণ সৃষ্টি না হয়। মহান আল্লাহ বলেন :

«وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ» - (آل عمرান : ১৮০)

“এ দুনিয়ার জীবনতো হলো প্রতারণার সামগ্রী।” (সূরা আলে ইমরান : ১৮৫)

নবী করীম (সা.) বলেন : “এ দুনিয়া হলো অভিশপ্ত এবং এর মাঝে যা কিছু রয়েছে সবই অভিশপ্ত একমাত্র আল্লাহর যিকির বা স্মরণ এবং যা এর সাথে সংশ্লিষ্ট

অথবা আলেম কিংবা শিক্ষার্থী (তলেবে ইলম) ব্যাপ্তি ।" (ইবনে মাজা, হাদীস নম্বর ৪১১২; সহীহ আভৃতারগীল ওয়াততারহীব, হাদীস নম্বর ৭১)

১৫। আল্লাহর নির্দেশ সমূহের প্রতি সম্মান ও শ্রদ্ধা দেখাতে হবে । আল্লাহ তা'আলা বলেন :

«وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ» । (الحج : ٢٢)

"যে ব্যক্তি আল্লাহর নির্দেশ সমূহের প্রতি সম্মান প্রদর্শন করে তা তার অন্তরে তাকওয়া হতে হয়ে থাকে ।" (সূরা হজু : ৩২)

আল্লাহর নির্দেশ সমূহের মাঝে রয়েছে কতিপয় স্থান, আবার কিছু কিছু সময় কালের সাথে সম্পূর্ণ । যেমন কা'বা শরীফ, রম্যান মাস ইত্যাদি । অন্যান্য মহান আল্লাহ বলেন :

«وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرْمَتَ اللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ» । (الحج : ٣٠)

"যে ব্যক্তি আল্লাহর কার্যে করা সম্মান-মর্যাদা রক্ষা করবে, এটা তার নিজের জন্যই তার ঋবের নিকট খুবই কল্যাণকর হবে ।" (সূরা হজু : ৩০)

আল্লাহর দেয়া সীমারেখাকে সম্মান করার অর্থ হলো সগীরা গুনাহকে তাছিল্য না করা । হ্যারত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন । রাসূল (সা.) বলেছেন : "সাবধান তোমরা গুনাহকে তুচ্ছজ্ঞান করো না । কেননা, কারো গুনাহ জমতে থাকলে তাকে শেষ পর্যন্ত ধ্বংস করে ফেলবে ।" নবী কর্নীম (সা.) এর উদাহরণ এভাবে দিয়েছেন যে, কোনো মরজুমিতে কিছু লোক যাবারের সময় হলে যেমন প্রত্যেকেই একটু একটু করে খড়কুটা জমা করে যখন তাতে আগুন ধরায় তখন সে আগুনে তারা যা দেয় সবই পুড়িয়ে ফেলে ।" (আহমাদ ১০২; সিলসিলা সহীহা ৩৮৯)

কবি সত্যাই বলেছেন :

গুনাহ পরিত্যাগ কর তা ছোটই হোক বা বড়ই হোক

তুমি সেভাবে চলো যেমন কাঁটাযুক্ত পথে

অতি সতর্কতার সাথে চলতে হয় ।

ছোট বলে তাছিলা করো না, কেননা,

পাহাড় তৈরী হয় ছোট ছোট কংকর দিয়েই ।

১৬। মুমিনের সাথে সম্পর্ক গড়া এবং কাফিরের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করা। কেননা, আল্লাহর শক্রদের সাথে সম্পর্ক গড়লে ঈমান দুর্বল হয়ে যায়। পক্ষত্বে মুমিনদের সাথে সম্পর্ক গড়লে ঈমান মজবুত ও তরতাজা হয়।

১৭। বিনয়ী হওয়া ও দুনিয়ার চাকচিক্য পরিত্যাগ করা। কথাবার্তায় চাল-চলনে বিনয়ী হলে অন্তরও বিনয়ী বলে প্রতীয়মান হয়। এজন্যই রাসূল (সা.) বলেছেন : “সাদাসিধা চাল-চলন হলো ঈমানের অঙ্গ।” (ইবনে মাজা ৪১১৮; সিলসিলা সহীহ নব্বী ৩৪১)

তিনি আরো বলেছেন : “যে ব্যক্তি ক্ষমতা বা সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও চাকচিক্যময় পোষাক পরিত্যাগ করল, কিয়ামতের দিন আল্লাহ সমস্ত সৃষ্টিকূলের সামনে তাকে ডেকে এখতিয়ার দিবেন, সে ঈমানের যে পোষাকটি ইচ্ছা করলে সেটিই পরতে পারবে।” (তিরিয়াই, হাদীস নব্বী ২৪৮১; সিলসিলা সহীহ ৭১৮)

আবদুর রহমান ইবনে আউফ এমনভাবে চলাফেরা করতেন যে, তাকে ও তার গোলামদের মাঝে পার্থক্য করা যেত না।

১৮। অস্তরের কিছু করণীয় রয়েছে যা ঈমানকে মজবুত ও তরতাজা করে। যেমন আল্লাহকে ভালবাসা, তাকে ভয় করা, তাঁর প্রতি সুধারণা রাখা, তাঁর প্রতি ভরসা করা, তাঁর ফয়সালার ব্যাপারে সন্তুষ্ট থাকা, তাঁর নিকট তাওবা করা হত্যাদ। বালাহকে অবশ্যই এমন এক অবস্থানে পোছাতে হবে যেন সে সমানের উপর সুন্দর থাকে, কুরআন ও হাদীসকে আঁকড়ে ধরে আল্লাহ মুখী হয় এবং তাকওয়া অবলম্বন করে।

১৯। আস্তসমালোচনা করা। ঈমানকে মজবুত করার জন্য খুবই গুরুত্বপূর্ণ বিষয়। মহান প্রাত্রমশালী আল্লাহ বলেন :

«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْهَرُ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لَهُدْ

ج وَاتَّقُوا اللَّهَ طَإِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» (الحشر ১৮)

“হে ঈমানদারগণ! তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং আগামীকালের জন্য কি প্রেরণ করেছে সেদিকে অবশ্যই খেয়াল করো।” (সূরা হাশর ১৮)

হ্যারত উমর ইবনুল খাতাব (রা.) বলেন,

«হাসিবো পূর্বে অ ত্বাসিবো»

“তুমরা হিসাব দেয়ার পূর্বেই নিজেদের হিসেব কর।”

একজন মুসলমানের উচিত সময়ে একাকী নিজের কাজের পর্যালোচনা করে তার হিসাব নেয়। এবং লক্ষ্য করে যে, সে পরকালের জন্য কি করেছে।

২০। পরিশেষে মহান আল্লাহর নিকট সর্বদা দু'আ করা যেন ইমান মজবুত হয়, দুর্বলতা দূর হয়। নবী করীম (সা.) বলেন :

إِنَّ الْإِيمَانَ لِيَخْلُقُ فِي جَوْفِ أَحْدِكُمْ كَمَا يَخْلُقُ التَّوْبَ  
فَاسْأَلُوا اللَّهَ أَنْ يُجَدِّدَ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِكُمْ - (رواه الحاكم)  
(٤/١)

“নিশ্চয় ইমান তোমাদের পেটের মাঝে জ্বাজীর্ণ হয়ে যায় যেমন তোমাদের কাপড় জ্বাজীর্ণ হয়ে পড়ে। সুতরাং তোমরা আল্লাহর নিকট দু'আ করবে যেন আল্লাহ তোমাদের অন্তঃকরণে ইমানকে নতুন ও তরতাজা করে দেন।” (ছাকেম ১/৪)

হে আল্লাহ! আপনার নিকট প্রার্থনা করছি আপনার সুন্দরতম নাম এবং সুমহান শুগাবলীর মাধ্যমে, যেন আপনি আমাদের অন্তঃকরণে ইমানকে নবজীবন দান করেন। হে আল্লাহ! আমাদের নিকট ইমানকে পছন্দনীয় করে দিন এবং তা আমাদের অন্তঃকরণে সৌন্দর্যময় করে তুলুন এবং আমাদের নিকট কুফরী, খোদাদোহীতা এবং অবাধ্যতাকে ঘৃণিত করে দিন, আর আমাদেরকে হিদায়াতপ্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত করুন। আমাদের প্রতু প্রশংসিত ও পৃতঃপৰিত তা হতে যা তারা চিহ্নিত করে। রাসূলগণের উপর শান্তি বর্ধিত হোক এবং সমস্ত প্রশংসা একমাত্র বিশ্ব জাহানের প্রতিপালকের জন্য।